Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

1 sur 106

E

DARNNA.com

&

L BidhVerudiau forum des communaut HireSaUIVETS

- ,"

& = 3.';:\ :
Annualre gratult - ajouter un site

CULTURES ET TRADITIONS JUIVES : DARNNA.COM

Musique andalouse, histoire juive, culture judéo-berbere, judéo-
espagnol, littérature juive, Rabbins, cimetiéres juifs au Maroc, Patrimoine juif au Maroc

Options: Index des forums - Les discussions « Nouveau sujet « Rechercher - S'identifier

Aller a la page: Précédent - Suivant

Page courante: 1 of 2

Aller a la page: 1 2 Suivant

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: darlett (IP enregistre)
Date: 11 novembre 2007 : 23:37

Association Francaise Loi 1901
Concept associatif proposé par Arrik Delouya
Sociologue chercheur

Marrakech ou il est ne.
Dr. Arrik Delouya est 'auteur de quelques ouvrages dont le plus important est "Les Juifs du
toutes les bibliotheques des anciens du Maroc.

Voir quelques details concernant Arrik Delouya sur notre page de garde [www.darnna.com].

"Permanences du Judaisme Marocain par I’action humanitaire” Dr. Arrik Delouya

Permanence du Judaisme marocain est une association dont Arrik Delouya est le President et fondateur.

Il est charge de faire connaitre, promouvoir et entretenir le patrimoine judeo-marocain au Maroc et particulierement a

Maroc”, qui est un

recensement complet de "toute" la bibliographie interessante parue a ce sujet, une oeuvre colossale et de base dans

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

Options: Repondre a ce Message - Repondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: Arrik (IP enregistre)
Date: 12 novembre 2007 : 02:19

"Permanences du Judaisme Marocain par I’action humanitaire"
Association Francaise Loi 1901
Concept associatif proposé par Arrik Delouya
Sociologue chercheur

Note d’opportunité approuvée par les membres
1°Réunion le 16 Mars 2006 a 19H00 au Sofitel Bercy Village Paris 75012 Paris

AG du Mardi 2 Mai 2006 au Holliday In Place de la République Paris 19HO0

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

2 sur 106

Cette association francaise est crée sous la loi 1901 (ayant le statut d’ONGI/Organisation Non Gouvernementale
Internationale parce que les actions sont avant tout d’ordre humanitaire, en France et hors de France), apolitique et
sans but lucratif.

1 Sa vocation et ses buts

1. 1 Sa vocation est de faire connaitre le judaisme marocain sous ses multiples aspects, longtemps méprisé, ignoré ou
occulté: communauté, société, art, éducation, savoir, judaisme spécifique ancien et judaité contemporaine...a travers
des groupes de réflexion, des actions de sauvetage du patrimoine, des symposiums, des écrits, des synthéses de
films, face a I’érosion et I'oublie de I’histoire. « La ou I’histoire pourrait s’effacer, I’homme se doit de raviver sa
mémoire presque mouvante devant nos yeux «.

1. 2 Ses buts multiples sont de faire connaitre I'immense richesse du judaisme marocain tel que patrimoine vivant,
résistant et persistant, de le rendre accessible la lecture de théses devenues ouvrages de références, en assurer la
traduction en différentes langues, restaurer les sites qui ont été marqués par I’histoire, créer un musée, organiser des
conférences et séminaires de facon itinérante a travers plusieurs pays et villes, ré - éditer tous les ouvrages de
références épuisés et qui sont le plus demandés et enfin lancer a travers le monde des spectacles dignes de cette
culture et de cet héritage.

L’accent est mis sur le soutien affirmé :
- aux programmes mis en oeuvre en France et hors de France,
- a la mise en ceuvre des actions précitées dans le point 1. 2

2 La conception de cette action humanitaire

On pourrait dire que I’humanitaire, c’est un lieu de réparation, de compensation, dans un monde ou les Droits de
I’Homme ne sont pas universels et ol I'on nait inégal. C’est dans un monde que nous constatons tissé d’inégalités,
d’injustices, ’organisation non antagoniste de la réduction de toute aliénation, de la chance a toute différence.

L’humanitaire est alors une dynamique qui crée et pratique des circuits de communication entre trois univers
sociologiques aux structures internes complexes, la finalité étant d’établir une communication inclusive entre les
hommes.

Présentés dans une globalité qu’il sera nécessaire de détailler, ces 3 univers se résument ainsi :

2. 1 L'univers de la marginalité sociale, quelle que soit sa nature (judaisme minoritaire souvent baignant au sein d’une
société majoritaire, patrimoine abandonné et / ou abimé, pauvreté ou danger d’acculturation et trans-culturation,
misére ou abandon culturel, mal développement, catastrophe naturelle, maladie, Iésions morales ou sociales,
handicap, malnutrition, urgence, exceptionnel, accidentel, quotidien et des premiers opérateurs qui sont en contact
avec elle, proches de son terrain, témoins susceptibles de faire le diagnostic et de déceler les besoins essentiels
d’éléments marginaux pour « émerger », et d’élaborer des actions permettant I’émergence. Ce 1° univers s’épuise, il
est saturé et démobilisé.

2. 2 A'opposé, est I'univers, immense comparativement, de la normalité sociale, de structures, de groupes,
d’éléments sociaux intégrés et constituant un potentiel de complémentarité, d’apport - d’ordre financier ou technique
-, qui peuvent contribuer a la démarginalisation de I'univers précédent, leurs mobiles étant la solidarité, la charité, le
go(t a de la justice, une réflexion, personnelle, parfois un intérét stratégique... Ce 2° univers est de plus en plus
technique et spécialisé.

2. 3 Entre les deux, c’est-a-dire entre les actions humanitaires nécessaires pour réduire le mal et le souci humanitaire
d’éléments sociaux relativement privilégiés, il y a I'univers de la communication, de I’organisation de la rencontre
entre les deux univers précédents. C’est le domaine de la médiation, de I'information, de la catalyse, du
rassemblement des moyens nécessaires aux actions, de la collecte des fonds, sans lesquels aucune action n’est
possible. Ce 3° univers est vicié par les axes et priorités de ceux qui décident de « donner » de facon massive.

Entre ces trois univers s’instaurent des réseaux de relations plus ou mois fortes, plus ou moins passives, ou actives,
plus ou moins techniques, le but étant de faire coincider le « don » avec la « demande » ou le besoin sous la forme de
projets socio-économiques ou médicaux appropriés.

Chacun des trois univers, structuré lui-méme de maniere complexe, tisse des relations internes complexes entre ses
structures propres.

L’humanitaire s’organise par :
- la typologie des 3 univers et leur évolution, insistant sur le fait que I'aide désormais nécessaire telle qu’elle est
pratiquée et canalisée. La communication bien tissée sera utile au point d’en faire un univers autonome.

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

3 sur 106

- La sociologie de son organisation est un moindre mal pour comprendre I’action humanitaire et sa ré - évaluation
critique

- L’hypothese initiale que I’humanitaire n’est pas altéré par le développement de la sphére spéciale de son
organisation et que la gestion du premier passe par la gestion du second.

3 Les Moyens

Les Moyens a disposition sont ceux donations et des cotisations des membres, les subventions obtenues par
I'institutionnel et le mecennat d’entreprises.

4 Structure organisationnelle
La structure frangaise est ainsi constituée.

L’équipe dirigeante sera composée d’un président d’honneur, d’un vice-président, d’un président exécutif, d’un
trésorier, d’un délégué général, d’un conseiller juridique, d’'un commissaire aux comptes, de conseillers (sociologues,
économistes, spécialistes de I'art et de la culture du marketing).

Le président d’honneur apporte sa caution morale et sert I’association en qualité d’homme d’influence.

Le vice président remplacera en tous lieux et a tous moments le président exécutif lors de son absence et lui
apportera soutien et aide.

Le président exécutif, apporte son dynamisme et en créant la synergie pour tous les membres.

Le délégué général remplit la fonction de secrétaire général et en liaison avec le président exécutif, il lance les
invitations aux réunions, dresse les PV / Proces Verbaux, remplit et signe le livre des AG / Assemblées Générales,
s’occupe des affaires courantes et de I’administration de tous les jours, enfin du recrutement ;

Le trésorier en liaison avec le commissaire - aux - comptes geére les finances et assure le bon fonctionnement au
niveau des recettes et des dépenses.

Le Conseil scientifique sera nommé par I’AG. Le CA trouve ses sources pour la mise en place de ses actions sur les
propositions et décisions de ce Conseil scientifique constitué de chercheurs et gens du terrain nommés par le CA sur
avis des anciens qui ont déja I’'expérience dans ce domaine. Il évaluera, proposera et suivra les projets en adéquation
avec les buts de I'association. Le Conseil scientifique est renouvelable par moitié tous les 2 ans.

Le comité exécutif qui s’appelle le CA / Conseil d’administration sera composé des membres suivants, il peut étre
élargi a d’autres conseillers a tous moments, sur la proposition de ce CA. Il se réunit 3 a 4 fois I’an sur I'invitation de
son président exécutif et de son délégué général.

La moitié de ce quorum du CA suffit pour le rendre opérationnel et effectif.

* Un président

* Un délégué général.

* Un trésorier.

* Un conseiller juridique,

* Un commissaire aux comptes, Il est autorisé a ne pas participer aux réunions.

* Un sociologue ou une personne issue des sciences sociales et humaines.

* des spécialistes du marketing, de la culture et de I'art.

* Un conseiller scientifique responsable du Conseil scientifique.

Ce Conseil est nommé par I’AG, elle-méme constituée d’amis impliqués par I’énoncé et les buts de I’association, de
donateurs et de personnalités réputées pour leurs compétences administratives, scientifiques, culturelles, artistiques
ou financiéres. Il est renouvelable par moitié tous les ans et élit son Président parmi ses membres.

Un conseiller juridique (avocat) et un commissaire aux comptes sont rapidement désignés lors de la premiére
assemblée générale ainsi qu’un comité d’honneur et un comité de parrainage. lls sont aidés par des conseillers
(sociologue, économiste, politique).

Des bénévoles en nombre illimité se réuniront de fagon réguliére pour promouvoir les idées de cette association dans
un cadre convivial.

Les locaux de I'association sont situés a Paris pour sa crédibilité internationale nécessaire a sa réputation.

Une stratégie de communication et de développement sera proposée par le CA initiateur de ce projet et ses amis,
approuvé par I’AG.

Les comptes sont rendus mensuellement au CA par courrier et ouvert devant son Commissaire - aux - comptes lors
des réunions du CA.

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

4 sur 106

Le réglement intérieur dressé par le délégué général, le conseiller juridique et le président sur la base de celui des
autres associations (sans la moindre contrainte) sera proposé apres la 1° AG.

Un parcours d’opérations sera également aligné par la méme équipe complétée du commissaire aux comptes.

La validité de ce document de base va rapidement générer un la mise en place des structures proposées ainsi qu’une
plateforme composée d’une banque de projets a soutenir.

Arrik Delouya (sociologue et chercheur)
Initiation et conception due ce Projet Associatif
Paris le 16 Mars 2006

Stratégie Culturelle par la Communication
1. Constat:

Compte tenu de I'expérience et de la longévité des cofondateurs de I’association francaise « Permances du Judaisme
Marocain via I’Action Humanitaire », il est plus naturellement acceptable de considérer avec ambition la banque de
projets proposés.

L’accent sera mis sur leur développement, nous avons décidé de faire connaitre les « produits », le concept, les
activités et programmes. Nous accordons une place prépondérante pour faire dégager une image d’organisation dans
I'efficacité.

Il est cardinal de manceuvrer par la communication.

Une stratégie de développement et donc de communication s’inscrit dans la durée et appelle un plan précisant les
objectifs et les moyens. L ‘improvisation est a éviter méme si parfois il est souhaité et souhaitable d’organiser des
opérations impromptues commandées par I’actualité par exemple.

Méthode, compétence et rigueur sont indispensables pour continuer une politique de communication. L’association a
intérét a désigner en son sein le responsable de cette communication, coordinateur de notre travail mais aussi une
locomotive.

Les cibles sont la question préalable a toute stratégie de communication. Elles sont nombreuses et hiérarchisées. Il
faut que les messages soient en adéquation avec les cibles et adaptés de facon spécifique.

Le rapport annuel et financier de I’association est une étape importante et devient le support-clé de communication
indispensable. Ce document doit étre court, vivant et transformer le rapport administratif en texte plus attrayant.

Enfin, en dehors de toutes les techniques de communication (et de vente), les RDV, les salons, les séminaires, petits-
déjeuners et autres forums comme les congres, colloques, etc...sont des occasions de faire connaitre I'association.

Une plaquette ne sera pas de trop pour synthétiser les demandes et objectifs.

La locomotive de I’ association doit étre son président ou son représentant eés- qualité. Il devra étre son ambassadeur
en France, en Europe, au Maroc, dans le continent américain comme en Israél et ailleurs pour exposer sa demande.

Un Président motivé, d’expérience, de conviction, de détermination, de connaissance et de savoir, de contact et de RP,
en quelque sorte une locomotive

Le développement de la notoriété et de I'image de I’association passe par la diffusion de coupures de presse et de par
les résultats affichés ainsi que les réalisations en matiére d’actions culturelles

2. Hypothese :

Toute activité de développement doit étre préalablement testée et étudiée en profondeur a travers des faisabilités :
2.1. Humaines

2.2. Sociologiques

2.3. Socio - économiques

2.4. Socio - techniques

Cela permet de mieux définir la stratégie de développement et de communication, le plan d’action et la cible d’action.

3. Etude stratégique :

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

3.2. Attitudes de I’environnement : objectifs de réaction
3.4. Etude de la concurrence
4. Intervention :

4.1. Conception d’une stratégie globale

4.4. Rendre efficace le systeme d’information.

5. Méthodologie :

5.1. L'utilité du produit de I’association

5.4. Le travail de suivi dans la durée.

6. Trajectoire :

de suivi, préparation de la 2° mission...

3.1. Objectifs en terme d’image et de notoriété pour I’association

3.3. Lister les priorités concernant le produit a mettre en avant

4.2. Mettre en valeurs les forces et faiblesses de I’association
4.3. Outils supplémentaires : rédaction du résumé de I’association, présentation de I’association en power - point
(diapos sur I'association), rédaction d’une page de synthése.

5.2. L’information des homologues Francais, Européens sur ce produit.
5.3. La rencontre avec le partenaire : “ the right partner at the right moment “.

Parcours des opérations : 1° rencontres et acceptation et signature d’un contrat de coopération, accord sur les RDV,
mise en place d’une premiére mission de prospection et de prise de température a Paris, rapport de mission & travail

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

Options: Répondre a ce Message « Répondre en citant ce Message

Posté par: Arrik (IP enregistre)
Date: 12 novembre 2007 : 02:20

France

Ephraim Riveline riveline@univ-paris8.fr

Richard Ayoun ayounr@noos.fr

Claudine Attias-Donfut Claudine.attias-donfut@cnav.fr
Arrik Delouya arrik.delouya@wanadoo.fr

Haim Vidal Sephiha hv.sephiha@wanadoo.fr

1zza Genini igenini@aol.com

Sylvia Elharar-Lemberg sylemberg@yahoo.fr

USA
Daniel Schroeter demande en cours

Israél

Rav Meir-Michel Abitbol ormaarav@inter.net.il
Asher Knafo ashbrit@012.net.il

Hentriette Dahan-Kalev henms@bgumail.bgu.ac.il
Chaim Shiran shiranha@netvision.net.il

David ElImoznino elmoznin@netvision.net.il

Maroc

Simon Levy simonlevy@wanadoo.net.ma
Kenbib Mohammed mdkenbib@hotmail.com
El Cohen Abdelmajid elcohen_ma@yahoo.fr
Hassan Majdi hassan6f@yahoo.fr

5 sur 106

Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik Delouya

Liste des Chercheurs adhérant a I’Association
« Permanences du Judaisme Marocain »

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

6 sur 106

Belgique
Paul Dahan jmh.info@skynet.be

Canada
Esther Benaim eb.naim@sympatico.ca
David Bensoussan dbensoussan@sympatico.caar

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

Options: Répondre a ce Message + Répondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: Arrik (IP enregistre)
Date: 12 novembre 2007 : 02:23

Assemblée Générale de I’Association « Permanences du Judaisme Marocain »

25 Octobre 2007 a 19H00-24H00

Préparation de cette Assemblée Générale lors de la

Réunion du Conseil d'Administration élargi des Permanences du Judaisme Marocain du 15 Septembre a 16H00 au
Sofitel Bercy Village 75015 Paris

En présence de :

Arrik Delouya, Président et Membre du Bureau Directeur

Marcelle lllouz, Secrétaire Générale et Membre du Bureau Directeur

Henri Sisso, Trésorier et Membre du Bureau Directeur (absent excusé)

Michel Edery, Membre du Conseil d’Administration (absent excusé),

Richard Ayoun, Responsable de la Recherche et Membre invité,

Pierre-Yves Abecassis, Membre du Conseil d’Administration (absent excusé),
Maguy Waknine Szwarc, Membre invitée,

Ben Szwarc Membre invité,

Vacaint Emmanuel Membre invité,

Ordre du Jour: Préparation de la prochaine Assemblée Générale

1 Rapport moral des activités de I’association par Arrik Delouya & Marcelle lllouz
Rencontres avec les responsables de :

*|'association Ne6Maroc: George Asseraf, Président www.moussem.com

*Les amis d'ldentité et Dialogue: Gabriel Soussan, Président www.mimounat.net

*Les amis de la Troupe Adama : llan Zaoui, Président www.adama.com

* Les amis du Centre de la Culture Judéo-Marocaine (« CCJM ») a Bruxelles

Paul Dahan, Président www.judaisme-marocain.org

* Or Maarav Rav Michel Abitbol de la Bibliotheque Sépharade de Jérusalem (10000 ouvarges)
* Prof Mohammed Kenbib de Rabat

* Musée récent Sépharade privé de Cordoba visité par Arrik

www.casadesefarad.es

* Press Book a partir de Google, des sites Darnna et @#$%& et autres comme le

* Nouvelles adhésions

* Congres a Marrakech de I’asso mondiale des Marrakchis en Mai 2008 et colloque avec son président et fondateur
David Kenan d’Ashkelon Israel et Jacky Kadoch

2 Le rapport financier par Henri Sisso

Options: Répondre a ce Message + Répondre en citant ce Message

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

7 sur 106

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: Arrik (IP enregistre)
Date: 12 novembre 2007 : 02:27

PV d’Arrik Delouya
Président-Fondateur de I’Association « Permanences du judaisme Marocain »

Ces points sont Votés a I'unanimité par I’ensemble des participants

Présents a I’AG

Delouya Arrik - Sisso Henri - Sisso Debora - Illouz Marcelle - Edery Meir Michel -

Ayoun Richard - Szwarc Waknine Maguy - Szwarc Benjamin - Szwarc Rari - Ifergan Harry -
Vacaint Emmanuel - Vacaint Maud - El Hattab Morad - Richard Rossin -

Zérah Choucroun Sylvia - Derhy André - Mme Derhy - Abbou Jacky - Assaraf llana -
Suissa Albert - Hassan Majdi - Aziz - Suissa Albert - Siham Elouatani - Kadoch Jacky -
Meir Michel Abitbol - Skira Simon -

Absents Excusés mais ayant donné leur voix a Arrik

Abecassis Pierre Yves - Zaoui llan - Touati André - Sibony Nessim - Genini Izza - Attias-Donfut Claudine - Herz
Olivier (n’a pas donné de procuration) - lllouz Vanessa - lllouz Jacky - Assouline Alain - Bensoussan Nadav - Sebbag
Salomon - Weizman Samy - Abitbol Guy -

Elharar-Lemberg Sylvia - Lemberg Henri - Adam Suzanne Bitia - Adam PaulOury -

Assor Roger - Attias Roger - Dahan Paul - ronr@gmx.ch -

Absents non excusés

Abitbol Haim Spino - Sibony Daniel - Bensoussan Jacques - Bensoussan Anne -

Elmoznino Michel - Genini-Beguin Joanne (Izza Genini) - Genini Guillaume (Izza Genini) - Ohayon Mme (Izza Genini) -
Amram Mme (Izza Genini) - Weizman Nathalie -

Kenbib Amane

1 Rapport moral des activités de I’association par Arrik Delouya & Marcelle lllouz:

1 .1 Description élogieuse de Jacky Kadoch

1.2 Rencontres avec les responsables de : I'association Ne6Maroc: George Asseraf, Président www.moussem.com;
George étant absent professionnellement a I’étranger, il a été demandé a Siham de NedMaroc de le replacer. Siham ;
est désormais membre de I’Association « Permanences du judaisme Marocain » sur avis prélabale du Conseil
d’Administration.

L'association Nedmaroc est une association qui vise a construire et renforcer des liens et des solidarités entre
personnes d'origine et de croyances différentes (principalement catholiques, juives et musulmanes) qui ont en partage
leur terre natale ainsi qu'avec tous ceux qui adhérent aux mémes valeurs.

L'association poursuit le double objectif suivant :

- rassembler chaque année pendant quelques jours les différentes composantes communautaires qui, comme
I'histoire du Maroc nous I'a montré, sont capables de vivre ensemble, dans des valeurs de respect, de solidarité et de
tolérance. Ce rassemblement culminera avec I'organisation de la féte du "Moussem" en lle de France (15 16 17 juin
2007).

- favoriser la réinsertion de jeunes en grandes difficultés (ayant ou non des attaches marocaines) en créant "un
chantier école" autour de métiers de l'artisanat et de métiers artistiques en liaison avec la culture marocaine.

Cette initiative de George Assaraf son président et de son équipe vise a renforcer les liens qui nous rapprochent, a
approfondir et étendre les solidarités existantes, a favoriser les processus d'intégration, a mieux faire connaitre la
richesse et la diversité de notre patrimoine culturel et les valeurs d'hospitalité et de tolérance qui nous animent et qui
caractérisent la vie au Maroc.

Les amis d'ldentité et Dialogue: Gabriel Soussan, Président www.mimounat.net Site de la Communauté Israélite du
Maroc. Gabriel était absent. Mais son association bien connue depuis 30 ans et ce site qu’il a embellit et restauré avait
déja été présenté. Son projet de Site Mimouna.Net auquel il a consacré en équipe plus de 6 mois a plein temps est
enfin arrivé maturité et a vu le jour en 2007 avec la possibilité d’y naviguer pour des gratifications de bonheur. Ce
projet a mobilisé 30 personnes pendant deux ans sous la conduite et la direction scientifique de haut niveau de
Yolande Cohen, PHD d'Histoire et Joseph Yossi Levy, PHD d'Anthropologie de I'Université de Montréal. Y ont apporté
leur contribution des Musées, des Ministeres de la Culture, des écrivains, des artistes, des chercheurs, des
collectionneurs, des responsables communautaires et associatifs. En tout, prés de cent personnes ont lu, apporté des
commentaires, fait des suggestions. Le site comporte 600 pages de textes, de manuscrits, de photographies
anciennes et contemporaines, une iconographie exceptionnelle, résultats d'une recherche qui touche a tous les
aspects d'une Communauté singuliere, riche d'un patrimoine culturel, religieux, artistique, politique prestigieux.

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

8 sur 106

Consultez : www.mimouna.net et parlez-en autour de vous, faites-nous des suggestions pour améliorer ou compléter
son contenu.

Les amis de la Troupe Adama: Ilan Zaoui, Président www.adama.com; llan était absent et excusé. Il est co-fondateur
de notre association et continue d’offrir les services et les prestations de Adama au service de la coexistence des
peuples.

Adama : Web Site www.adama.com/

Voir I'attaché, écouter la musique, réver, danser et aimer notre culture !

Un grand voyage musical chanté et dansé dans les traditions juives : Yddish, hébreu, ladino, tzigane, judéo - arabe.
Au-dela de son appartenance communautaire, Adama affirme la dimension universelle, vivante d’un patrimoine. Ce
travail d’Adama s’est réalisé dans une volonté d’humanisme et de tolérance qui s’exprime pleinement dans le final du
spectacle « Shalom La-Olam - La Paix pour Tous »

Ilan Zaoui Directeur et Chorégraphe Troupe ADAMA 28 Rue de Tanger 75019 Paris

Tél 01 403571 61 Fax 01 40 35 72 95 GSM 06 07 42 00 64 E-mail: contact@adama.com

Les amis du Centre de la Culture Judéo-Marocaine (« CCJM ») a Bruxelles Paul Dahan, Président www.judaisme-
marocain.org; Absent, Paul tisse des relations amicales avec notre association. Depuis une vingtaine d’années, Paul
Dahan et ses amis ont rassemblé une collection importante d’objets, costumes, bijoux, tableaux, manuscrits et livres
portant sur les divers aspects de la vie juive au Maroc. lls ont le plaisir de nous annoncer a présent la création d’une
association belge sans but lucratif dénommée « Centre de la Culture Judéo-Marocaine » (en abrégé CCJM) a Bruxelles.
Le but de celle-ci est de préserver et de valoriser ce patrimoine mais aussi de le mettre au service d’une réflexion et
d’une action culturelle plus vastes relatives aux concepts d’identité et d’interculturalité. L’association organise des
expositions notamment dans les locaux du Centre, situés Place Vander Elst a Uccle, ainsi que des conférences, débats,
concerts, journées d’études ou autres manifestations culturelles. Afin de contribuer au rayonnement du Centre, Paul
sollicite a la fois notre attention et notre soutien en nous invitant a participer a ses activités et a devenir membre de
I’association. La cotisation annuelle de 25 € peut étre virée, a notre meilleure convenance, sur le compte bancaire
mentionné ci-dessous. (www.judaisme-marocain.org). [www.forward.com]

Numéro de compte : ING 363-0083038-46 / IBAN : BE33 3630 0830 3846 / BIC BBRUBEBB

Communication de Meir-Michel Abitbol d’Or Maarav Rav (Les trésors du Maghreb) de la Bibliothéque Sépharade de
Jérusalem (10 000 ouvrages dont 3 000 sur les Juifs du Maroc). Notre Rav a présenté sa communication et plusieurs
réunions ont déja eu lieu sur des échanges concernant la mise en place d’une stratégie de communication et de
développement pour promouvoir sa « bilbiotheque » Sépharade dans le monde en commencant par la France. Elle se
vend sur mesure allant des premiers budgets de 4 000 € jusqu’a 100 000 €. Aprées 25 ans d'activité, il est grand
temps que I'Institut Bnei Issskhar et la Bibliotheque Sépharade de Jérusalem dotent Jérusalem d'une Bibliotheque
Mondiale, ou seraient rassemblés toutes les ceuvres du Patrimoine Intellectuel Mondial du Judaisme Sépharade et
toutes les recherches effectuées dans ce domaine. Ce centre, outre la bibliothéque ou seraient rassemblés toutes les
oeuvres éditées ou manuscrites, le fruit des différentes recherches, abriterait une équipe de chercheurs, un auditorium
pour des colloques et des concerts, ainsi que de petits appartements pour les chercheurs-visiteurs.

Comment tout a commencé

Michel Méir Abitbol né a Casablanca - Maroc, fait ses études a Tanger, en Angleterre et en France. Il s’établit ensuite
au Canada pendant treize ans et fait son Aliah en Israél en 1981. A Tanger, il découvre le Judaisme, en Angleterre il
étudie au Gateshead Talmudical College et en 1967 il débarque a Paris avec un groupe de dix étudiants et le Rav
Yaacov Tolédano pour fonder la Yéchiva Mercaz Hatorah au Raincy - Villemomble. En 1968, il s’installe au Canada, au
moment ou y affluent des milliers de Juifs Marocains, et fait partie des fondateurs des principales institutions
sépharades de Montréal, le Mercaz Sépharade, la Communauté Sépharade du Québec et le Rabbinat Sépharade du
Québec. En 1981, il fait donc son Aliah en Israél et s’installe a Jérusalem. Il est directeur d’une grande Yéchiva de 650
éléves a Bne Brak. Devant tout ce périple couvrant quatre continents, son impression et celle de tout ceux qui étaient
versés dans la Littérature Juive authentique, était que le Judaisme Sépharade avait arrété de penser et de produire
depuis le 15eme siecle soit depuis I’dge d’or Espagnol. Toutes les bibliotheques, qu’il a vu défiler, étaient chargées a
95% de littérature sépharade jusqu’au 15éme siécle et depuis, celle-ci ne représente pas plus de 5% de toutes les
ceuvres des cing derniers centenaires. |l semblerait que le monde sépharade ressemble aux pays dans lesquels il s’est
installé, pauvreté matérielle et spirituelle. En 1983, une visite a la Bibliothéque Nationale de Jérusalem change le cours
de savie : il y découvre des dizaines de milliers d’ceuvres d’auteurs sépharades, imprimées ou manuscrits : le labeur
de 500 années inconnu du public, 60% de ce patrimoine intellectuel juif est ignoré. Le monde de I’édition étant géré
par des intéréts financiers, tout ce patrimoine n’avait aucune chance d’étre dévoilé par les éditeurs. Avec I'aide de la
Communauté de Montréal, il met sur pied I'Institut Bné Issakhar. Deux ans apres, le Bibliotheque Sépharade de
Jérusalem voit le jour, et plus tard, Ohr Hamaarav, la maison d’édition qui a a son actif I’édition de prés de 200 titres.
Apres 20 ans, les objectifs établis en 1983 ont été atteints et méme dépassés :

1. Tous savent aujourd’hui que le monde sépharade a produit des grands hommes et un patrimoine impressionnant.
2. L’intérét grandissant et les recherches dans le domaine nous obligent a élargir nos horizons et a ceuvrer a

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

9 sur 106

I’édification du Centre International Sépharade :

The Sephardic Library, Bnei Issakhar Institute Ohr Maarav Publishers Rehov Ohaley Yossef 3 POBox 41241 Jerusalem
(Israel) Tel off +972 2 537 2265 Fax +972 2 538 2093

Cell +972 54 740 3709Email: ormaarav@inter.net.il ; ormaarav@zahav.net.il

Website www.wslibrary.com

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

Options: Répondre a ce Message + Répondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: Arrik (IP enregistre)
Date: 12 novembre 2007 : 02:30

Prof Mohammed Kenbib de Rabat absent excusé

Cher ami,

Bonjour et merci pour les mails me permettant de suivre les activités de l'association.

Je suis de passage a Paris. Je rentre a Rabat jeudi 25 oct.
J'aurais souhaité vous rencontrer et vous mettre au courant d'un certain nombre de choses:

1 - un colloque qui s'est tenu a I'Université du Maryland en ao(t dernier "Jews in the World of Islam". Il y a beaucoup
été question des communautés juives du Maroc a différentes époques, notamment aux XIX-XX emes siécles. Les
intervenants étaient en majorité des Israeliens (Tel-Aviv et Bar llan)

2 - Un autre colloque international consacré aux mutations du Maroc d'aujourd’hui se tiendra a I'Université
Georgetown (Washington) du 8 au 9 nov. 2008. J'y présente une communication sur les Juifs marocains.

3 - Une association de Juifs tunisiens (présidée par Claude Nataf) organise en novembre 2008 a I'Université Paris | un
colloque international ou il sera question d el'histoire et de la culture des Juifs du Maghreb ( état des lieux en matiere
de recherches....)

4 - J'ai apporté quelques exemplaires de "Juifs et Musulmans au Maroc, 1859-1948". Il me semble que des gens en
vaiant commandé mais que le lot que je vous ai remis était épuisé.

Si vous avez un petit moment de disponibilité on pourrait se voir demain mardi en fin d'aprés-midi

Cordiales salutations

Mohammed Kenbib

Professeur de I’enseignement supérieur et directeur de recherche a I’'Université Mohammed V - Rabat, Mohammed
Kenbib a été conseiller culturel aupres de I’Ambassade du Maroc en France a Paris, professeur associé a I’Université
Villanova en Pennsylvanie, et professeur visiteur a I'Université de New-York. Il a également été le directeur du volume
« Histoire » de la Grande Encyclopédie du Maroc [1986-1987].

« Des Juifs d’origine marocaine vivent un peu partout dans le monde et n’en continuent pas moins de cultiver la
dimension marocaine de leur identité et d’exprimer leur appartenance a ce que I’on peut appeler par commodité de
langage « le judaisme marocain. De maniere trés générale, on peut dire que les juifs ont été a la fois témoins et
acteurs de I'histoire du Maroc. lls considéraient le Maroc comme leurs pays. Faudrait-il rappeler a cet égard qu’ils ont
commencé a commémorer dans les synagogues la victoire de I'Oued El Makhazine dés 1578 ».

Il est I'auteur de nombreuses publications, dont:

«Juifs et Musulmans au Maroc : 1859-1948. Contribution a I'Histoire des Relations Inter - Communautaires en Terre
d'Islam »

Etude trés intéressante en 2 parties sur les Relations Judéo - Musulmanes au Maroc de 1859 a 1948.

1° Partie : "L'amorce de ruptures irréversibles, 1860-1912".

2° Partie : "Colonisation, distanciation, transfert, 1912-1948".

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

10 sur 106

La période étudiée commence avec la guerre et I'occupation de Tétouan (1859-1962) et s'acheve avec le début de
I'émigration en Israél : période marquée par les menées des "puissances” contre I'indépendance du Maroc (probleme
des protections consulaires, des empiétements et abus auxquels elle donnaient lieu), Protectorat franco-espagnol,
Deuxieme Guerre Mondiale et régime de Vichy, retombées marocaines des affrontements Judéo - Arabes en
Palestine...Durant cette période, la société a été secouée dans ses fondements politiques, économiques et culturels.
L'analyse de M. Kenbib s'appuie sur une immense documentation. Sans complaisance ni concession.

« C'est le bilan d'un siécle décisif tiré par un historien, poursuivant les causes historiques dans les archives et leurs
effets, dans le vécu...On peut discuter les appréciations, non la documentation, encore moins I'attitude intellectuelle »

Préface d'André Azoulay, Conseiller du Roi du Maroc. Juillet 1998. :

" La Communauté Juive marocaine aura finalement survécu a plusieurs séismes majeurs au cours du siécle qui se
termine. Le choc culturel et social né du Protectorat, la dégradation des relations judéo - musulmanes apres la
création de I'Etat d'Israél et enfin et pour beaucoup, la rupture avec I'espace original du fait d'une émigration massive
n'auront pas suffi en effet, a dissuader pres d'un million de Juifs dans le monde de continuer a se référer a leurs
racines marocaines. La profondeur de I'enracinement plus que bimillénaire de cette communauté, son poids
démographique et sa contribution historique au patrimoine national expliquent largement cette résistance et cette
permanence du judaisme marocain. Cela est particulierement réconfortant et prometteur, mais le futur sera aussi
déterminé par la rigueur que nous saurons attacher a I'écriture et a la lecture de cette exceptionnelle destinée.

Car en effet, les travaux traitant de I'histoire comme du vécu contemporain de la Communauté juive marocaine, ont
connu ces derniéres années une évolution paradoxale. Nous sommes passés successivement de I'occultation au
folklore et de la nostalgie a I'exploitation parfois abusive d'un theme devenu a la mode (...). Les travaux de
Mohammed Kenbib sur les relations judéo - musulmanes au Maroc a I'époque contemporaine s'inscrivent quant a eux
dans un cadre strictement universitaire. Ils se fondent sur la rigueur et les normes scientifiques. L'auteur leur a
consacré prés de vingt ans de recherches dans les fonds d'archives au Maroc, en France, en Grande Bretagne et aux
Etats-Unis. Ses investigations ont été couronnées par la soutenance d'une thése de doctorat d'Etat a I'Université Paris |
-Sorbonne en 1992.

Ainsi qu'en témoignent des spécialistes de renommeée internationale appartenant aux universités européennes et
américaines les plus prestigieuses, son approche, qui se veut globale, est d'une extréme rigueur et ne releve pas d'un
parti pris affiché si ce n'est celui de comprendre et de faire comprendre (...) le vécu du Judaisme marocain entre 1859
et 1948 et I'évolution des relations judéo - musulmanes pendant cette période font partie tout a la fois des pages les
plus riches du livre d'histoire du Maroc et celui de ma communauté. Mais ces pages relatent aussi ces années d'ombre
et d'ambiguité ou le non-dit et un discours jusqu'a présent largement exogene ont imposé une lecture parfois
contrastée ou suspecte des événements et de l'action des hommes pendant cette période.Plus d'un siécle apres, il est
temps de remettre notre mémoire en ordre. Mohammed Kenbib y contribue de fagon magistrale en tordant le cou a
quelques idées regues a partir desquelles on a, par exemple, trop souvent amalgamé ou identifié le phénomene dit
des "Protections” ou des "naturalisations" a la seule communauté juive. A partir de ces idées on a aussi largement
occulté le dessein extérieur européen qui, dans une démarche qui ne doit rien a I'improvisation, a installé une logique
et une hiérarchie des valeurs et des identités qui avait in fine pour objectif de pénétrer et de contrdler les instances de
décision et d'arbitrage de I'Etat marocain, tout en jouant au passage du clivage religieux entre Juifs et Musulmans.

Avec méthode, rigueur et précision, Mohammed Kenbib analyse un a un les chapitres les plus complexes de cette
partie déterminante de notre Histoire moderne. Du régime des capitulations a celui des protections, et des protections
au Protectorat, nous y voyons désormais plus clair. Et il est remarquable, concernant I'histoire de la communauté juive
précisément que ce soit un chercheur musulman qui, rompant avec I'approche dogmatique ayant généralement
caractérisé les écrits relatifs aux juifs du Maroc, contribue a rétablir les faits et a les analyser de maniére méthodique.
Ce travail a fait I'objet d'un ouvrage d'abord publié en francais et ayant pour cadre chronologique la période allant de
la guerre hispano-marocaine de 1859-1860 a 1948.L'ouvrage qui nous intéresse aujourd'hui est publié en arabe et il
faut en souligner le symbole. Il fait une analyse exhaustive des facteurs tant internes qu'externes qui ont infléchi
I'évolution des relations entre Juifs et Musulmans au Maroc entre 1912 et 1948.Dans le cadre général des mutations
économiques, sociales et culturelles crées par le Protectorat et la division du pays en trois grandes zones (francaise,
espagnole et internationale), sont ainsi étudiées les retombées sur le plan intercommunautaire de la "politique
indigéne" adoptée par le général Lyautey et ses successeurs, les "répercussions marocaines" des bouleversements
survenus sur la scene européenne a partir de 1933, I'onde de choc des événements du Moyen-Orient, et la tourmente
dans laquelle le monde a été plongé entre 1939 et 1945 (...).

Juifs et Musulmans ont été pendant cette période les acteurs solidaires et efficaces de I'ouverture du Maroc sur
I'Europe en particulier et de l'insertion du Royaume dans les grands courants géopolitiques et commerciaux.Le Maroc
avait I'ambition d'étre un acteur a part entiere dans la communauté des nations. Cela est particulierement vrai si I'on
pense au role de notre flotte sur les grandes routes commerciales, ou a la créativité du Makhzen, avec la fondation
d'Essaouira en 1765, dotée d'un statut qui se révélera étre bien avant I'heure celui d'une zone financiere et
commerciale "off shore". Approche visionnaire de Sidi Mohamed ben Abdallah, un Sultan en avance sur son temps et
démonstration éloquente de la richesse et de I'expertise des hommes et des femmes qui, depuis Mogador, allaient

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

11 sur 106

partir, avec succes, a la conquéte de marchés lointains et donner au rayonnement diplomatique du Royaume un éclat
qui a fait date.

A cet égard, le travail de Mohammed Kenbib reste d'une étonnante modernité, qu'il s'agisse du débat encore trés
actuel autour du réle central de I'Etat, garant de la souveraineté et de la cohésion nationales, ou des atouts et des
risques inhérents a une stratégie d'ouverture volontariste vers le reste du monde. Les enseignements qu'il nous livre a
partir de sa lecture de cette époque restent ainsi d'une qualité jamais encore démentie. »

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

Options: Répondre a ce Message + Répondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: Arrik (IP enregistre)
Date: 12 novembre 2007 : 02:35

Musée récent Sépharade privé de Cordoba visité par Arrik cet été

www.casadesefarad.es

Musée Sefarad

Rosana de Aza Directora Casa de Sefarad

C/ Judios esq. C/ Averroes

14004 Cordoba Espagne Tel +34 957 421 404

GSM: + 34 618 578 493

E-mail: memorias@terra.es WebSite: www.casadesefarad.es
Jaime Sanchez Casa

E-mail : serfati@terra.es

GSM: + 34 605 618 367

Rosana qui est la fondatrice et directrice de ce Musée compte bien nous rendre visite a Paris trés prochainement

From: serfati@terra.es

To: arrik.delouya@wanadoo.fr

Sent: Monday, September 17, 2007 9:39 AM
Subject: Jaime, Casa de Sefarad

Cher Arrik:

When | started working at Casa de Sefarad, | never Knew Sephardic tradition would be my identity, my passion, and my
live. | am very happy because your association is working as us to recover and keep this memory which is alive thanks
to our backgrounds...

We must keep us working on this. Your friendship is a gift, and | am very thanks for your help. | am going to be in
Paris next 6th of November. | will be studing french at Aliance Francaise, and maybe at the Shoa Museum....| do not
Know yet. Any thing you think can be interesting for my jewish studies please tell me. If you think | can do something
in your asosiation tell me. Thanks so much and Shana Tova,

Jaime Sanchez Casa

Notre ami Jaime est doctorant et se rendra a Paris d’ici une dizaine de jours pour y séjourner 6 mois et y rencontrer
tous les élemnts de notre association dont notamment le prof. Richard Ayoun.

Merci de surfer sur notre ce site sublime www.casadesefarad.es

dekkkkkkhhkkkdk

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

12 sur 106

Revue Brit que dirige son rédacteur-en-chef et fondateur Asher Knafo parait deux fois par fois en deux langues
(francais et hébreu). Vous étes invités a rédiger des articles et a les envoyer directement a Asher

dedddkkdkdkdhkkikdk

Nouvelles adhésions a I’association parmi lesquelles Albert Suissa, llana Assaraf, Jacky Abbou, Siham Elouatani
(marketing chez Danone), Hassan Majdi, André Derhy.

dkkhkkkkhkhkkkk

Voyage a Marrakech de I’asso, colloque et congrés mondiale des Marrakchis en Mai 2008 avec David Kenan
d’Ashkelon Israel et Jacky Kadoch

dedkddkkddkhkkdkdk

1zza Genini. A l'occasion de sa diffusion sur 2M au Maroc (le 17 septembre a 22H20, heure locale) j'ai le plaisir de vous
inviter a la projection privée du film NOBA d'OR ET DE LUMIERE (80") (sélectionné au FIPA 2008) Mardi 18 Septembre
2007 a 20 heures a la MAISON des AUTEURS 11 rue Ballu 75009 PARIS izza.genini@gmail.com

www.marocorama.com

deddedkkddkdkkkdkdk

21- 28 Mai 2008: Périple / Colloque a Marrakech

de I’Association «Permanences du Judaisme Marocain« Une 100 d’amis et proches sont conviés de France, Israél, USA,
Canada, Espagne...

Programme en construction, voir en attaché sur 20 pages

dkkhkkkkhkhkkkk

2 Le rapport financier par Henri Sisso et débat sur le manque de constance de régler réguliéerement cotisations
annuelles et faire des dons en sus. Les caisses sont vides et c’est a peine si nous somes arrivés a prendre en charge
50 % le titre de transport international de Hassan. Il nous manque encore 200 €uros a lui rembourser. Merci d’envoyer
vos dons pour combler cette dépense.

dedkdedekkdkdkhkkikdk

Discours de Jacky Kadoch Président de la communauté Israélite de Marrakech-Essaouira et Membre d’Honneur de
I’Association « Permanences du judaisme Marocain »

« Apres 18 mois d’exercice, la température et la mesure que j’ai prises depuis le commencement de nos activités
semblent donner une tendance symptomatiquement positive. J’ai donc plaisir a vous annoncer que notre association
arrive au stade de sa maturité.

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

13 sur 106

Cette année, nous comptabilisons plus de 50 Rendez-vous honorés par notre président Arrik, 8 réunions officielles de
bureau directeur et de conseil d’administration élargis, une vingtaine de rencontres informelles dans nos maisons et
cafés entre amis, n’est-ce pas la un travail avant tout de convivialité et d’amitié pour construire ensuite le ciment du
sauvetage de notre patrimoine judéo-marocain ?

Notre Association a recu des invités de marque comme le professeur Mohammed Kenbib de Rabat, Hassan Majid de
Marrakech pour la seconde fois qui est doctorant a I'lnalco sous la direction de Richard Ayoun et Arrik Delouya, les
associations Adama et son fondateur chorégraphe llan Zaoui, Identité et Dialogue et son président Gabriel Soussan qui
est aussi I'auteur de la trés belle toilette du site Mimouna.net, , les amis du Centre de la Culture Judéo-Marocaine («
CCJM ») de Bruxelles et son président-fondateur Paul Dahan, les amis de NeoMaroc avec son président George Assaraf
absent ce jour a I'étranger et d’autres encore...

Nous nous sommes déplacés en Israél pour y rencontrer Asher Knafo et d’autres amis qui se sont illustrés a travers
notre Judaisme Marocain par la production d’ouvrages, de films, d’expositions...et enfin tout récemment nous avons
rencontré David Kenan d’Ashkelon qui préside I’association mondiale des Marrakchis et avec lequel nous formulons le
veeu de réaliser le projet colloque-voyage d’agrément a Marrakech etd ans le Sud en mai 2008.

Nous avons rencontré a paris le Rav Michel Abitbol de la Bibliothéque Sépharade de Jérusalem (plus de 10 000
ouvarges) et président-fondateur d’Or Maarav

Enfin, nous avons beaucoup progressé avec nos maigres moyens financiers dans le domaine de la recherche. Nous
avons un accord de tutorat avec I’Université Paris VIII représentée ici par Ephraim Riveline ; Arrik a rencontré Ephraim
pour lui demander le tutorat de son université au sujet du CREA du Judaisme Marocain et de son sauvetage / Centre
de recherches sur les Etudes Appliquées au judaisme Marocain, Initié par notre association dans le but de mieux
réussir les colloques en cours, les publications scientifiques, I’encadrement des doctorants... Ephraim a donné son
aval, lui-méme étant responsable de la discipline des Etudes Juives et Hébraiques au sein de I’Université de Paris 8. Il
est enfin responsable de I’Equipe d’Accueil (EA 2303) doctoral & Equipe (Unité) de recherche. Son aide logistique et
son concours seront également apportés. Une convention a été signée.

Notre ami Hassan Majid de Marrakech que j’ai présenté a Arrik est maintenant inscrit a I’'Université Inalco sous la
direction du professeur Richard Ayoun et avec I’aval de notre association son mentor avec un sujet de thése de
doctorat : « LE CULTE DES SAINTS ET LES PELERINAGES DES JUIFS AU MAROC ». L’Etat d’avancement des travaux de sa
these de doctorat vient dd’étre remis a Arrik avec plus de 20 pages ajoutées aux 30 premieres pages et aux autres 50
pages fournies préalablement dont un article déja publié dans la Revue Brit et un autre déja envoyé pour la parution
du prochain numéro.

Plus de 200 amis ont participé a au moins une réunion et le turn-over est large. Il promet en tous cas un
élargissement des adhésions.

En perspectives :

1 Plus de temps pour notre association

Arrik devrait se libérer 15 heures par semaine dés 2008 pour se consacrer a notre association et il est a la recherche
d’un bureau. Nous soutiendrons cette initiative sans laquelle rien ne progressera.

2 Décollage du fund raising

L’année prochaine est aussi celle de démarrage du fund raising de notre association avec un important périple aux
USA

3 Notre périple a Marrakech en Mai prochain

Ce périple est avant tout touristique, d’agrément mais il sera combiné avec un colloque tant souhaité et souhaitable et
la participation a la rencontre mondiale des Marrakchis.

Je souhaite que cxette assemblée soit productive et je vous félicite d’étre présent

Jacky Kadoch

Président de la communauté Israélite de Marrakech-Essaouira et Membre d’Honneur de I’Association « Permanences

du judaisme Marocain »

P.S. : N'oubliez pas de vous acquitter de votre cotisation de 15 € et plus

dkkhkkkkhkhkkkk

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

14 sur 106

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

Options: Répondre a ce Message - Reépondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: Arrik (IP enregistre)
Date: 12 novembre 2007 : 02:36

From: mokhtar grioute

To: arrik.delouya@wanadoo.fr

Sent: Wednesday, October 31, 2007 1:48 PM
Subject: Assemblée Générale

-(MAP)- Agence Marocaine de Presse
France-Maroc-Judaisme-Patrimoine
Assemblée générale de I'Association "Permanences du Judaisme marocain”

Paris, 26 Oct -(MAP)- L'Association "Permanences du Judaisme marocain” a tenu, jeudi soir a Paris, son Assemblée
générale, en présence de nombre de ses membres venus des quatre coins du monde.

Cette réunion a été consacrée a I'examen de plusieurs questions a l'ordre du jour, dont I'organisation d'un voyage-
colloque, en mai prochain a Marrakech, en collaboration avec le Congrés mondial des juifs de la Cité ocre, a I'occasion
de la "Hiloula".

Dans une déclaration a la MAP, le président de I'Association, M. Arrik Delouya, a signalé qu'il a été décidé d'oeuvrer,
en partenariat avec le rabbin Meir-Michel Abitbol (Jerusalem), a la création de bibliotheques sépharades dans le
monde et notamment des juifs du Maroc dans la mesure ou ce dernier posséde une collection de 10.000 livres et en a
édité 3.000 sur le judaisme marocain.

Les membres de I'Association ont convenu également de nouer des contacts avec la communauté juive marocaine des
Etats-Unis dans I'optique de travailler ensemble sur la restauration des cimetiéres juifs de Marrakech et du Sud du
Royaume, a-t-il ajouté.

Les participants ont examiné aussi la possibilité de fédérer toutes les associations des juifs du Maroc en vue de se
lancer dans I'oeuvre de sauvetage du patrimoine des citoyens marocains de confession israélite, a souligné M.
Delouya.

Apolitique et sans but lucratif, cette Association a pour vocation de faire connaitre le judaisme marocain sous ses
multiples aspects et de contribuer a sa permanence a travers notamment des groupes de réflexion, des actions de
sauvetage du patrimoine, des symposiums et des écrits.

Elle se propose aussi de faire connaitre I'immense richesse du judaisme marocain tel que "patrimoine vivant, résistant
et persistant” et de le rendre accessible, restaurer les sites qui ont été marqués par I'histoire, créer un musée,
organiser des rencontres itinérantes, éditer tous les ouvrages de références épuisés et de lancer des spectacles dignes
de cette culture et de cet héritage.

Cette Association culturelle est composée de juifs marocains des cing Continents.-(MAP).-
GM....BI

Grioute Mokhtar Journaliste Agence Marocaine de Presse Bureau de Paris 9 Boulevard de la Madeleine 75001 Paris Tél:
01 42 44 24 37 Fax: 01 42 44 24 40 E-mail: grioute67@hotmail.fr

Options: Répondre a ce Message + Répondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: Arrik (IP enregistre)
Date: 12 novembre 2007 : 02:37

From: Hassan Majdi
De la part de Hassan Majdi

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

15 sur 106

Doctorant Inlco
Marrakech

Louange a Dieu
Excellences
Mesdames et Messieurs

« C’est avec un immense plaisir de me trouver aujourd’hui parmi vous pour assister aux travaux de I’Assemblée
Générale de I’Association, Permanences du Judaisme Marocain. Permettez moi de vous saluer et de vous souhaiter une
bonne soirée.

Je remercie I’association permanences du judaisme marocain pour son travail assidu, destiné a préserver et a
promouvoir le patrimoine culturel juif au Maroc, un patrimoine chargé de vie commune et partagé entre Juifs et
Musulmans. Ce patrimoine trés riche constitue un point de référence et un rappel visible des valeurs spirituelles et
sociales d’une longue histoire, une histoire tres particuliére qui fait que deux cultures de confession religieuse
distincte ont pu s’imbriquer si étroitement que leurs cultures populaires aujourd’hui se confondent.

En effet, tout au long de I’histoire, le Maroc a donné I’exemple d’une cohabitation réussie entre Juifs et Musulmans,
les formes de complémentarité et d’interpénétration qui ont caractérisé leurs rapports, et les épreuves vécues en
commun ont, au fil des siecles, fini par enraciner chez les uns et les autres le sens d’une appartenance marocaine
commune. Cette cohabitation a permis a des générations successives de participer a des transferts d’expressions, de
symboles, de formes et de valeurs humaines, morales et esthétiques, a travers ce qu’elles créent par leur
enracinement et leur imaginaire.

Le Maroc ne s’est jamais arrété d’assumer son réle civilisationnel qui lui a permis d’établir des liens permanents avec
la rive andalouse, métissant harmonieusement les dimensions amazighs, juives, arabo-islamiques, ainsi que d’autres
éléments culturels arrivés sur ses terres et devenant a leur tour, des vecteurs d’intégration et de métissage.

Cette multi culturalité nous interpelle aujourd’hui avec force dans un monde ou les grandes industries culturelles,
cherchent constamment a uniformiser la consommation culturelle, dans une conjoncture internationale qui fait des
tensions culturelles une source d’extrémisme, d’exclusion et de renfermement.

Aujourd’hui, bien des marocains -surtout les jeunes et moins jeunes générations- restent étonnés de savoir que le
Maroc contenait un sixiéme de sa population de confession juive. Le mot mellah est rentré dans le vocabulaire courant
et ils sont peu nombreux les jeunes marocains aujourd’hui a savoir qu’il était le lieu d’habitation juive et en méme
temps un centre de commerce de la ville associant Juifs et Musulmans, et cela faisait la prospérité de tous.

Il faut aider les nouvelles générations pour qu’ils retrouvent le souvenir de ce moment ou le Maroc était un lieu de
paix et de cohabitation. Permette-moi de vous dire ma conviction certaine que ce qui fait la force et la singularité de
ce legs historique est son actualité sans cesse renouvelée, c’est-a-dire sa capacité d’étre également une richesse pour
le présent et I’avenir, et permettez-moi également de vous dire ma certitude que I'assimilation des valeurs de ce
patrimoine est le seul garant dans I’édification de relations équilibrées avec soi et avec I'autre.

Cette question me tient a coeur a titre personnel. J’appartient a une ville « Demnate », ou I’évocation de cette époque
judéo-musulmane de cette ville déclenche des paroles de tendresse et d’humanisme, lorsque j’ai compris la nature de
cette relation, j'ai tenté d’aller encore plus loin pour en voir une autre dimension, les Juifs et les Musulmans du Maroc
ont les mémes approches du phénomene du culte des saints.

J’ai essayé de faire avancer une réflexion sur ce phénomeéne en proposant un projet de recherche doctorale qui se veut
une contribution modeste a la reconstitution de la mémoire millénaire de I’histoire juive vécu sur le sol marocain,

Plusieurs questions s'imposent lorsqu'on aborde le phénoméne du culte des saints juifs au Maroc, Pourquoi trouve t-
on la majorité de sépultures de saints soit le tiers de leur totalité localisées dans le Haut Atlas? Est ce que cette
concentration est en rapport direct avec la situation sociale et économique des Juifs dans la région ? Ets ce que la
situation instable de ces Juifs, leur insécurité, la topographie montagneuse et le fait qu’ils soient mélangés avec la
population berbere expliquent ce phénomeéne ? Quel est donc le sens de la répartition géographique des saints juifs
au Maroc ? Est-ce que c’est une conséquence du milieu socio-éthnique, et socio-économique ou ils vivent ?

La sainteté juive qui a marqué les mentalités et le paysage, a longtemps rythmé la vie quotidienne par les
commémorations, les pelerinages et les festivités, toute une culture s’exprime a travers I’espace et les récits
hagiographiques écrits et oraux. Pourquoi cette sainteté juive a t-elle connu un succés si durable au Maroc ?

Les soubresauts politiques et les désarrois qui ont suivi I’arrivée de la grande Peste en 1348 ont donné naissance a
des nouvelles dévotions et les saints locaux n’ont cessé de se proliférer, chaque région faisant intervenir dans son
histoire un personnage qui devient le principal acteur de son destin...Comment peut- on expliquer les changements
des formes de sainteté selon les époques et les espaces ?

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

16 sur 106

On ne peut comprendre le phénomene du culte des saints juifs au Maroc, ni méme I’existence d’un ésotérisme juif
sans faire référence a I’environnement ésotérique musulman et la mystique du soufisme, Qu’est ce que la spiritualité
et la mystique juive ont-elles retenu du soufisme ?

L’'une des questions les plus passionnantes relatives au culte des saints en général, et a celui des Juifs du Maroc en
particulier concerne celle de leur consécration, Comment un personnage se métamorphose en un étre saint ?

Quand au culte commun des saints par les Juifs et les Musulmans au Maroc, on pourrait se poser la question suivante :
exprime-t-il une mentalité ou une tendance inhérentes a la nature humaine ?

Dans les gestes du passé et ceux qui sont inventés, entre la tradition et I'innovation, entre ferveur et plaisir, Quelle est
la part du sacré dans I’accomplissement du rite ? Quelle est la part du religieux et du social dans le rituel de la
Hilloulah ? La sainteté aujourd’hui est-elle percue par la communauté juive marocaine de la méme facon ? Les
croyances antérieures sont-elle toujours vivaces?

La recherche scientifique qui est un processus long et complexe ne peut aboutir sans le concours de plusieurs
volontés, a I'effort intellectuel il faut ajouter I’endurance physique et psychologique, ce qui n’est pas possible qu’avec
le soutien de personnes et d’institutions.

Mais malheureusement dans notre pays la tradition politique et culturelle ignore I'importance de la recherche
scientifique surtout lorsque le sujet renvoie a I'identité culturelle ou la mémoire collective, la mauvaise qualité du tissu
scientifique national et le désintérét affiché par les responsables marocains entrainent le doute des chercheurs sur le
role favorable ou néfaste d’une telle recherche.

Sans l'intervention de mon cher ami Mr Jacky Kadoch, sans son implication profonde et ses encouragements je
n’aurais jamais pu continuer a préparer cette thése. Je saisis cette occasion pour lui exprimer toute ma reconnaissance
pour son soutien sans faille. Nos nombreuses discussions dans son bureau a Marrakech m’ont permis de découvrir un
Homme d’une richesse exceptionnelle, d’'une grande simplicité et d’un regard toujours constructif sur le travail que
nous avons mené en commun pour la création d’un Centre de Recherche sur le Judaisme Marocain...

C’était pour moi I'occasion de rencontrer ’Homme qui a été la plus grande chance de ma vie le Professeur Arrik
Delouya, sa grande patience, son enthousiasme et son dynamisme m’ont beaucoup marqué. Mr Arrik n’est pas pour
moi seulement un ami qui a consacré tant de temps et de patience pour m’apporter beaucoup de soutien, mais un
exemple et une source d’inspiration pour la recherche scientifique et le dynamisme associatif...c’était vous cher
professeur qui avez su piqué ma curiosité et allumer mon amour a la recherche a travers votre pédagogie et vos
nombreux messages, stimulants...

Comment faire part de toute ma gratitude au professeur Richard Ayoun qui m’a si généreusement honoré en
acceptant de superviser entant que directeur de ma recherche doctorale ? Je vous remercie mon professeur pour
m’avoir tenu la main jusqu’a I'inscription de ma thése a I'INALCO...je n’oublierai jamais que vous vous étes battu
auprés des instances de cet institut pour que mon projet de recherche soit accepté, les conseils que vous m’avez
prodigué m’ont encouragé a étre encore plus perspicace et engagé dans mes recherches.

Enfin, je veux dire aux membres de I’association Permanence du Judaisme Marocain que je me réjouis de compter
parmi vous et de travailler a vos cOtés...

Que Dieu vous assiste et guide vos pas.
Que la paix, la miséricorde et la bénédiction soient sur vous."

Mesdames et messieurs, je vous remercie pour votre aimable attention, et je souhaite plein de succés a vos travaux.

Hassan Majdi

Doctorant Inlco

Opération Rajaa, L.11 El Massira Il Marrakech Maroc
33 ans GSM: 21266 93 5913

E-mail: hassan6f@yahoo.fr

SkypeName benboubker63

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

Options: Reépondre a ce Message - Reépondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: Arrik (IP enregistre)
Date: 12 novembre 2007 : 02:39

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

17 sur 106

de notre ami et membre
David Bensoussan

L’Espagne des trois religions / Grandeur et décadence de la convivencia

Que fut réellement I'Espagne des trois religions ? En marge des chroniques, des poémes épiques et des ballades, tout
un monde de tradition orale a tendu a embellir le récit d'un vécu de tolérance exemplaire.

Cet ouvrage vise a donner un avant-godt de ce que furent les grands moments de la cohabitation dans I'Espagne des
trois religions et a amorcer une réflexion sur cette période mythique. Avec comme finalité, le fait d'éveiller chez le
lecteur un certain intérét qui le poussera a mieux connaitre le creuset des civilisations dont nous sommes issus.

David Bensoussan est I'auteur de plusieurs volumes dont un commentaire de la Bible, la Bible prise au berceau, un
livre de souvenirs Le fils de Mogador, un roman historique, La rosace du roi Salomon et est co-auteur d'un livre d'art,
Mariage juif a Mogador

Chez I’Harmattan
20 €uros

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

Options: Répondre a ce Message - Répondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: Arrik (IP enregistre)
Date: 12 novembre 2007 : 02:41

Mohamed V pourrait devenir "Juste des Nations"
[www.desinfos.com]
dimanche 22 juillet 2007

Yediot Aharonot: Les dirigeants de la Communauté juive marocaine oeuvrent actuellement aupres du Yad Vashem afin
que le défunt roi du Maroc Mohamed V puisse recevoir a titre posthume le titre de "Juste des Nations", en
reconnaissance de son action pour la protection des juifs marocains durant la Shoah.

Cette initiative jouit du soutien du nouveau Président de I'Etat Shimon Peres. On estime que l'attribution de ce titre
honorifique au grand-pére de I'actuel souverain Mohamed VI pourrait avoir des répercussions positives dans les
relations entre Israél et le Maroc.

En début de semaine, le président de la Communauté juive marocaine Serge Berdugo, et le conseiller du roi, André
Azoulay ont participé a Jérusalem a la cérémonie d'intronisation de Shimon Peres et avant hier, Serge Berdugo a
rencontré Peres et a obtenu son soutien.

Durant la Shoah, le roi Mohamed V avait refusé d'imposer a ses sujets juifs les lois raciales du gouvernement de Vichy
et avait repoussé fermement les demandes du gouvernement francais de rassembler les juifs marocains et de les lui
livrer. Depuis la fondation de Yad Vashem, 21700 non-juifs ont recu le titre de "Justes des Nations", parmi eux 60
musulmans pour la plupart d'Albanie et de Bosnie.

Options: Répondre a ce Message + Répondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: Arrik (IP enregistre)
Date: 12 novembre 2007 : 03:08

From Arrik Delouya

21- 28 Mai May 2008:

Périple a Marrakech de I’Association «Permanences du Judaisme Marocain«

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

18 sur 106

300 amis et proches sont conviés de France, Israél, USA, Canada, Espagne...

I’Association «Permanences du Judaisme Marocain« Organise son séjour d’une Semaine a Marrakech sous la
présidence de la Communauté Juive de Marrakech

Our Association «Permanence of Moroccan Jewry« Organises her future one week trip at Marrakech under presidency
of the Jewish Community of Marrakech

Mercredi Wednesday 21 Mai 2008:
Arrivée a Marrakech Arrival in Marrakech

Jeudi Thursday 22 Mai 2008:
Visite a Essaouira (Mogador)

Vendredi Friday 23 Mai 2008:
Visite a Marrakech

Vendredi 23 Mai 2008:
Marrakech Suite Continued on

Dimanche Sunday 25 Mai 2008:

Lag Ba Omer Pélerinage de la Hiloula a Rabbi Misrahi

30 minutes de Marrakech au Sud sur la Route de Ouarzazate

Lag Ba Omer Pelerinage for Hiloula to Rabbi Misrahi 30 minutes from Marrakech in the South on Ouarzazate Road

Lundi 26 Mai May 2008:

1° Congrés Mondial des Marrakchis sous la houlette de David Kenan Association Israélienne a Ashkelon des Juifs
originaires de Marrakech dans le cadre du 1° Colloque sur le Judaisme Marocain organisé par les chercheurs de «
Permanences du Judaisme Marocain »

1 ° Worldwide Congress of Marrakchis under the leadership of David Kenan Israeli Association in Ashkelon of
Marrakchis Association as part of 1st Symposium on the Moroccan Judaism Organized by the researchers of the "
Permanence of Morocaan Jewry"

Yom Houledet Jacky Kadoch et Marcelle lllouz

Mardi 27 Mai May 2008:

Visite a Ouarzazate et visite du projet de restauration ethnologique graduelle de cimetiéres Juifs entrepris et recensés
par Charles de Foucauld au Maroc en 1883-1884 In. : « Journal de route du voyage »

Visit at Ouarzazate on the way to the ethnological restoration Jewish cemeteries undertaken by Charles de Foucauld in

Morocco in 1883-1884 In.: « Journal of trip road »
Mercredi 28 Mai May 2008:

Fin du Séjour Officiel et Retour End of the Trip
Pour toutes infos For all infos

1 Contact David Freche
in Israél, ami d’Arrik Delouya Spécialiste de voyages: davidfre@bezeqint.net

2 Contact Jacky Kadoch in Marrakech: jackykadoch@yahoo.fr

3 Contact Arrik Delouya in Paris

Président Association «Permanences du Judaisme Marocain« Cell: +33 6 77 16 13 55
Arrik.delouya@wanadoo.fr

Vol Avion Flight: votre your destination - Marrakech, voir Air France, Royal Air Maroc...

Merci de nous tenir informé de votre décision, de vos réservations et de vos souhaits en sus.
Thanks to tell us about your decision, your booking and wishes

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

19 sur 106

Options: Répondre a ce Message - Répondre en citant ce Message

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: Arrik (IP enregistre)
Date: 12 novembre 2007 : 03:11

Voyage au Maroc de I’association « Permanences du judaisme Marocain »
Projet de Sauvetage du Patrimoine Juif dans les environs de Marrakech

Reconstruction et rénovation / restauration de l'infrastructure parmi
134 cimetieres juifs marocains ruraux arpentés par Charles de Foucauld en 1884

Note d’opportunité d’Arrik Delouya

Dans le prolongement de nos séminaires a Paris et a Marrakech en 2004-2006 entre Arrik Delouya et Jacky Kadoch ,
nous confirmons notre volonté mutuelle de donner notre accord pour apporter notre contribution logistique en vue du
projet suivant: I'aide financiere a la population Juive nécessiteuse de Marrakech et le sauvetage du patrimoine judéo-
arabe en I'occurrence la restauration de cimetieres juifs dans la région du Souss en terre d’islam le Royaume du Maroc
et notamment a Marrakech et dans les environs comme Essaouira- Mogador.

Il s’agit de réaliser une mission a caractére humanitaire dans la région, avec deux volets cultuel et culturel, menée
aprés une sérieuse et rigoureuse étude préalable de faisabilité sociologique, humaine, socio-technique et socio-
économique.

On trouvera cet ouvrage sur Google :
[www.amazon.fr]

Projet : La restauration ethnologique graduelle de 138 cimetiéres Juifs

Il faut rappeler le « Journal de route du voyage » entrepris par Charles de Foucauld au Maroc en 1883-1884 qui nous
donnera la force d’entreprendre notre projet de restauration des cimetieres ;

Nous avons repéré a la BN Bibliotheque Nationale Francois Mitterrand de Paris le livre en question qui retrace le
voyage et le parcours du Vicomte Charles de Foucauld. En Juin 1883 - Mai 1884 et durant 12 mois, aprés la rencontre
avec Oscar Mac Carty - conservateur de la bibliothéque d'Alger et géographe - il confirme le projet: ce sera le Maroc,
pays encore trés mal connu. Les cités interdites du Maroc sont la, a sa portée. Pour mieux préparer ce voyage, il étudie
pendant une année l'arabe et I'lslam ainsi que I'hébreu.

Suivant les conseils du conservateur et en vue de recueillir les renseignements qui l'intéressaient, sans éveiller les
soupcons et afin de mieux passer inapercu, le jeune explorateur parcourt clandestinement la grande majorité du
Maroc encore peuplé de tribus hors de contrdle direct du sultan et interdit aux chrétiens. Le 10 juin 1883, Il est
déguisé en rabbin sous I'habit d'un juif, quitte Alger et conduit dans son périple en compagnie de son guide le rabbin
Mardochée Abi Serour. Il risque sa vie a plusieurs reprises.

Au cours de I'audacieux voyage d’un an qu’il relatera plus tard dans sa « Reconnaissance au Maroc », il parcourt 3 000
km dans un pays jusqu’alors inconnu et fait, sans le savoir, son apprentissage d’ascétisme. Il y fit une ceuvre
scientifique trés importante.

Dans cet ouvrage : « Reconnaissance au Maroc : 1883-1884 » 4° Tome, I'ancien militaire, muni d'un « cahier de cing
centimetres carrés, et d'un crayon long de deux centimetres ». Il retrace entre autres ce qu’il découvre: 138 cimetiéres
Juifs. En 1885 - 1986, soit I'année qui précéde sa conversion religieuse, il est en pleine rédaction et il s'agit des pages
les plus concises et les plus riches en information de I'histoire du "Maroc Moderne" comme le déclare au Monde
Mokhtar Belarebi, prof a I'Université de Rabat qui prépare une traduction en arabe.

Il 'a été édité a Paris en 1888. Ecrit dans un style d'une puissante sobriété, ce journal est une mine d'informations
ethnologiques, géographiques, linguistiques et historiques. Cet ouvrage vaudra a Charles de Foucauld la médaille d'or

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

20 sur 106

de la Société de géographie de Paris. Cette édition comporte trois textes qui ne figuraient pas dans I'édition de 1888 :
Premiéres journées de voyage; Histoire de Mardochée Abi Serour ; Relations avec les marabouts de Bou el Djad.

Le projet de cette restauration nous vient de la lecture de cet ouvrage ou les cimetiéres sont recensés par Charles de
Foucauld et que Jacky Kadoch a arpenté un a un a commencer par les 15 premiers de la région du Sous et du Sud
Marocain dans la périphérie de Marrakech. Il s’agit du nettoyage des pierres tombales, la construction d'enceintes et
par la méme le sauvetage de notre patrimoine a faire reconnaitre ultérieurement par I'Unesco, en liaison et en accord
avec le principe méme des travaux passés de Daniel Schroetter d’Irvine (LA USA) et Yossi Chetrit de Haifa

La demande de Jacky Kadoch de mettre sur place une équipe d’ethnologues issus des USA, du Canada, d’Israél, du
Maroc, de France tous originaires du Maroc sera un travail qui se fera dans le cadre d’une vaste recherche a lancer sur
le plan anthropologique et sociologique avec I'accord d’une Maison d’Editions Parisienne ; cela se fera dans le cadre
de la collection de livres adaptée en cours de création par I’association «Permanences du Judaisme Marocain par
I’action humanitaire».

Pour instruire le dossier de demande de cofinancement d’environ 300 000 €uros auprés des ministéres de tutelle
concernés de pays amis du Royaume du Maroc et avec la caution de 'ambassade du Royaume du Maroc a Paris, nous
avons dii commencer une évaluation établie par tes architectes marocains sur le plan des faisabilités, de I’architecture,
et des éléments de budget.

Aprés un entretien a Rabat du 13 Février 2004 avec le Professeur Omar Fassi-Fehri Ministre Délégué auprés du
Ministre de I’Enseignement Supérieur, de la Formation des Cadres et de la Recherche Scientifique, Chargé de la
Recherche Scientifique, j’ai recu des garanties d’une aide réelle logistique en temps opportun.

En Juin 2004, le professeur Itamar Rabinovitch ancien Ambassadeur d’Israel aux USA et President de I’Université de
Tel-Aviv m’encourageait dans ce projet et me donnait I’aval pour une mise a disposition de son université de 3
ethnologues pour conduire ce projet

Une premiere collecte a déja été réalisée par Jacky Kadoch qui a lui-méme apporté ses deniers personnels
d’importantes sommes pour commencer le travail. Reste a trouver une partie des 300 000 US $ des fonds nécessaires
au démarrage de ce projet par des dons émanant des participants a ce voyage mais aussi de cofinancements a
demander aux fondations et a I'institutionnel.

Arrik Delouya et Jacky Kadoch

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

Options: Reépondre a ce Message - Reépondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: Arrik (IP enregistre)
Date: 12 novembre 2007 : 03:12

1. Buts et Objectifs du Périple:

1.1. Inaugurer les poses des premiéres pierres des restaurations de 15 cimetiéres juifs dans le Sous, non loin de
Marrakech

1.2. Faire du tourisme dans un cadre "kosher" pour respecter les "Kosher people”

1.3. Repartir sur les traces de I'enfance des participants

1.4. Montrer ces traces aux enfants nés hors du Maroc

1.5. Accepter les "auto-stoppers” qui ne sont pas nés au Maroc, juifs ou pas mais en identification avec le Judaisme
Marocain

2. Participants venant des pays suivants:

USA diverses villes (NYC, Miami, Charleston, LA...)
Canada (Toronto, Montreal)

France (Paris, Nice, Marseille, ...)

Israél

Venezuela - Bresil - Espagne a confirmer

3. Date en cours de préparation:

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

21 sur 106

4. Durée du séjour hors voyage international:

4 Jours a Marrakech dont la Vallée de I’Ourika: 1 jour a Essaouira 1 jour a la Vallée de I’Ourika 1 Jour a Ouarzazate

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

Options: Répondre a ce Message - Reépondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: Arrik (IP enregistre)
Date: 12 novembre 2007 : 03:13

Projet d’appui a la population Juive de Marrakech

Composition de cette population Juive en 2004

245 ames juives vivant encore a ce jour a Marrakech

30 % de la population a plus de 70 ans

10 % de la population est démunie et sans ressources, elle est entretenue par la Communauté Juive

30 % de la population vit dans des conditions socio-économiques plutdt modestes

60 % de la population appartient a la bonne nouvelle « bourgeoise » locale et ses conditions de vie sont bonnes

Ressources annuelles :

Environ 70 000 €uros / an provenant des subsides comme suit :
35 % sont une subvention directe de la JDC locale de Casablanca
65 % sont des donations des familles juives locales aisées et des touristes juifs de passage

Dépenses :

Frais Médicaux : 25 %
Nourriture et habillement : 25 %
Divers : Salaires employés, rabbinat, entretien des synagogues : 50 %

Conclusions :

Cette population juive n’est pas a I’abri d’accidents de la vie ou de cas force majeur. Il serait judicieux de créer une
activité génératrice de profit et créatrice d’emplois. L'idéal serait qu’un fonds de roulement de 70 000 € soit donné a «
fonds perdu » pour créer cette activité qui donnera des résultats immédiats pour une re-distribution des bénéfices a
la population

Options: Reépondre a ce Message - Répondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: Arrik (IP enregistre)
Date: 12 novembre 2007 : 03:17
Projet confidentiel entierement en demande
proposé par Arrik Delouya
« Premiéres Journées Internationales du Judaisme Marocain »

Marrakech Mai 2008

Au vu et au su des dernieres publications sur le Judaisme Marocain en plusieurs langues, notre premier constat est

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

22 sur 106

d’abord I'abondance I'abondance et la variété des publications sur le Judaisme Marocain frappantes et considérables
en plus de trente ans, de méme qu’est patent I'intérét des spécialistes en sciences sociales et humaines pour cette
composante de la population et de la nation marocaines, depuis la préhistoire jusqu’a notre époque.

Nous manifestons une volonté de conforter les acquis des recherches sur ce Judaisme trés spécifique et de les diffuser
au sein de la nation marocaine et des communautés juives et musulmanes afin de contribuer a leur connaissance
réciproque.

Tout reste encore a protéger et a perpétuer: Les coutumes et les codes religieux, les prescriptions juridiques issues de
Castille, les relations Judéo - musulmanes, les nouvelles questions identitaires et les problemes transculturels
inhérents a I’émigration, la diversité et les richesses du patrimoine culturel sous ses multiples aspects

Les sources en langue arabe, utilisées par des centaines d’étudiants au Maroc (et quelque autre centaine de marocains
en doctorat a Paris VIII et INLCO et par leurs directeurs de théses respectifs) constituent des équipes de recherche,
dans des régions habitées autrefois par des communautés juives.

Il est important de signaler a cet égard I'intérét singulier porté par les historiens marocains, soucieux de réécrire
I’histoire du Maroc, aux communautés juives marocaines. Au sein des Facultés des lettres et sciences humaines des
Universités Mohammed V de Rabat, Fes-Sais, Agadir et d’autres villes du Royaume, une centaine de chercheurs ont
consacré leurs travaux et préparent actuellement des théses de doctorat sur les Juifs du Maroc, avec le souci de
retrouver et de mieux exploiter des sources bibliographiques (publiées et manuscrites) marocaines, en arabe, en
judéo-arabe et en hébreu.

La moisson de ces travaux originaux, enracinés dans ces sources marocaines, est riche et fera sans doute évoluer le
regard et les opinions portés sur les communautés juives marocaines, généralement fondées sur des publications
d’auteurs non marocains. Ces travaux seront alors recensés dans ce qui sera la mise a jour périodique du présent
ouvrage.

Nous manifestons une volonté de conforter les acquis des recherches sur ce Judaisme trés spécifique et de les diffuser
au sein de la nation marocaine et des communautés juives et musulmanes afin de contribuer a leur connaissance
réciproque.

Notre deuxiéme constat est fondé sur la multiplicité de créations nouvelles d’associations pour protéger ce patrimoine
mais aussi pour faire évoluer la coexistence pacifique judéo-musulmane. Deux bonnes raisons pour légitimer le
lancement ces Journées Internationales.

Fdkddkdkdokdkkkhok

« Premiéres Journées Internationales du Judaisme Marocain »
Marrakech Mai 2008

Organisées par la Communauté Israélite du Marrakech et
I’Association « Permanences du Judaisme Marocain »
avec le tutorat du Prof. Ephraim Riveline de Paris VIII (1)

Lieu a définir a Marrakech

Présidence d’Honneur: xxxx
Avec le parrainage de la Ville de Marrakech

(1) Ephraim Riveline est directeur a Paris 8. Il est également Habilité(e) a diriger des recherches, il est Professeur des
universités (PR) - UFR 5 : Langues, Littératures et Civilisations Etrangéres / Langues Etrangéres Appliquées - Discipline
: Langues et littératures arabes, chinoises, japonaises, hébraiques - Etudes Juives et Hébraiques. Il est enfin
responsable de I'Equipe d’accueil doctoral & Equipe (Unité) de recherche EA 2303.

Il encadre des Masters avec mention « Etudes Juives & hébraiques » dont un 2° Master en Sciences Humaines et
Sociales et des doctorats. Quelques uns de ces anciens étudiants, nommés enseignants d'hébreu dans les Universités
d'Agadir, Fés, Meknes, Oujda, Rabat, le Caire, Kenitra, Beni Mellal, Jérusalem, Tel-Aviv, Los Angeles, continuent a
collaborer, au sein des établissements de leur pays d'origine, aux activités de I'équipe.

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

23 sur 106

Ephraim a donné son aval a Arrik Delouya pour apporter son tutorat, son aide logistique et son concours au CREA /
Centre de Recherches sur les Etudes Appliquées au judaisme Marocain, Initié par I’Association « Permanences du
judaisme Marocain » / et ses membres

Sera hebergée I’'Expo de Paul Dahan fondateur du Centre de la Culture Judéo Marocaine CCJM Center for Jewish
Moroccan Heritage Bruxelles

Février 2007

Chers Amis, Depuis une vingtaine d’années, nous avons rassemblé une collection importante d’objets, costumes,
bijoux, tableaux, manuscrits et livres portant sur les divers aspects de la vie juive au Maroc.

Nous avons le plaisir de vous annoncer a présent la création d’une association belge sans but lucratif dénommée «
Centre de la Culture Judéo-Marocaine » (en abrégé CCJM).

Le but de celle-ci est de préserver et de valoriser ce patrimoine mais aussi de le mettre au service d’une réflexion et
d’une action culturelle plus vastes relatives aux concepts d’identité et d’interculturalité.

L’association organisera des expositions notamment dans les locaux du Centre, situés Place Vander Elst a Uccle, ainsi
que des conférences, débats, concerts, journées d’études ou autres manifestations culturelles.

Afin de contribuer au rayonnement du Centre, nous nous permettons de solliciter a la fois votre attention et votre
soutien en vous invitant a participer a nos activités et a devenir membre de I'association. La cotisation annuelle de 25€
peut étre virée, a votre meilleure convenance, sur le compte bancaire mentionné ci-dessous. Vous trouverez un
document de présentation de I’association.

Le Centre dispose des a présent d’un site internet (www.judaisme-marocain.org). Celui-ci sera complété par des
informations sur les activités futures de I’association.

Paul Dahan
Président [www.forward.com]

Fdkdddkdokdkkkhk

Le Centre de la Culture Judéo-Marocaine (« CCJM ») a Bruxelles est le fruit d’un travail d’une vingtaine d’années tant
au niveau de la collecte minutieuse et passionnée d’un patrimoine historique exceptionnel, qu’au point de vue d’une
réflexion sans cesse approfondie et renouvelée au fil des expériences vécues par son fondateur Paul Dahan,
psychanalyste. Depuis 2002, le Centre organise des expositions et autres manifestations, en Belgique et en Europe,
centrées sur I’expérience historique et culturelle des juifs du Maroc, laquelle s’est forgée durant deux mille ans dans
un contexte particulier de multiculturalisme.

C’est ainsi qu’a I’occasion d’expositions ayant eu lieu ces derniéres années a Bruxelles et a Amsterdam, des journées
d’étude et des conférences sur la culture juive au Maroc et les relations entre juifs et musulmans ont attiré un vaste
public venu de tous les horizons, y compris de nombreuses écoles.

Les répercussions de ces manifestations, entre autres dans les médias en Belgique et aux Pays-Bas, nous encouragent
a intensifier de telles activités, que ce soit en coopération avec d’autres institutions ou de facon autonome. Pour ce
travail de sensibilisation, d’illustration et d’interprétation, le Centre dispose d’un musée, d’une bibliotheque et d’une

phototheque.

- Un site internet permet de visualiser la collection d’objets, les renseignements bibliographiques et les documents
d’archives.

- Un comité international de chercheurs et de personnalités épaule le développement du Centre.

- La sensibilisation du public par le biais d’'une expérience culturelle unique

- Le Centre a pour vocation de sensibiliser différents publics a une expérience historico-culturelle particuliere en

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

24 sur 106

favorisant la rencontre avec des oeuvres d’art, des vétements, des bijoux, des objets de culte ou de la vie quotidienne,
ainsi que des documents iconographiques et des documents d’archives concernant les différentes facettes des
communautés juives du Maroc. Cette culture originale est née d'un mélange entre ses spécificités et différentes
influences (espagnoles, musulmanes et berbéres) ; elle offre en conséquence une grande diversité.

- Le Centre veut permettre, notamment aux jeunes issus de familles en provenance d’Afrique du Nord, de prendre
connaissance des objets d'art et d'artisanat réunis au sein des collections et, a travers ceux-ci , des valeurs culturelles
qui ont faconné la vie quotidienne et la vie artistique au Maroc.

Le choix des actions

Le Centre organise en Belgique et dans d’autres pays européens des expositions permanentes ou temporaires autour
de I’art juif marocain, principalement sur la base de la collection Dahan-Hirsch. Il collabore avec d’autres institutions a
I'organisation d’expositions et de festivals autour des différentes cultures et mouvances culturelles nord-africaines.
Lors de ces expositions, le Centre organise des journées d’étude, des conférences, débats, concerts et autres
manifestations culturelles sur les thématiques choisies illustrant le dialogue et I’enrichissement mutuel des cultures et
communautés, ainsi que les différents aspects des rapports entre Juifs et Musulmans, problemes de I’émigration,
d’intégration et de citoyenneté.

Des visites guidées sont adaptées a I'intention des écoles ou autres groupes éducatifs ou culturels.

Une nouvelle étape : un espace spécifique

Le Centre crée a présent a Bruxelles un espace de réflexion, de rencontre et de dialogue sur les rapports, les
interférences et les valeurs culturelles communes aux juifs et aux musulmans d’Afrique du Nord et d’ailleurs. Ces

activités intellectuelles ont pour vocation de s’adresser a plusieurs publics.

Cet espace accueillera des expositions a partir de 2007. Il comprendra également une bibliothéque et une
photothéque accessibles aux chercheurs.

Les objectifs et moyens actuels

Le Centre a pour objectif principal de recueillir, de préserver et de diffuser la mémoire des différentes communautés
juives du Maroc et du savoir sur la vie juive traditionnelle et son évolution aux XIXieme et XXiéme siécles.

Le Centre gére la collection Dahan-Hirsch, I'une des plus importantes collections sur le judaisme marocain au monde.

Celle-ci comprend:

- plus de 1.500 piéces (tableaux, costumes, bijoux, objets de culte, de la vie quotidienne, ...) ;

- une bibliotheque de plus de 8.000 ouvrages manuscrits et imprimés, en francais, hébreu, judéo-arabe, anglais,
espagnol...portant sur les différents aspects de la vie juive au Maroc et les rapports entre juifs et musulmans ;

- un fonds d’archives d’environ 30.000 documents provenant des communautés juives du Maroc ;

- un fonds d’environ 3.000 documents iconographiques comme des photographies, cartes postales et gravures;

- une collection de plus de 50 documents audio-visuels.

Le Centre méne une réflexion suivie sur les implications et significations de la vie juive au Maroc. L’animation
culturelle offerte s’appuiera sur différents moyens audio-visuels et numériques, ainsi que des présentations
scientifiques et pédagogiques adaptées a différents publics selon leurs centres d'intéréts.

Le Centre dispose d’un site internet interactif (www.judaisme-marocain.org) centré sur les objets et les documents de
la collection et répondant de fagon réguliére aux demandes de ceux qui s’intéressent aux activités du Centre de la
Culture Judéo-Marocaine et a ses programmes de sensibilisation.

Ce site est un lieu d’information, de formation, de dialogue et de débats entre les internautes et les membres de
I’équipe de chercheurs et de personnalités du monde culturel juif et non-juif qui soutiennent le Centre dans sa
démarche d'ouverture culturelle et intellectuelle.

La création d’une association dénommeée : le « Centre de la Culture Judéo-Marocaine »

Le Centre s’est doté d’une structure lui permettant d’une part de rallier autour de ses actions tous les professionnels
et autres personnes intéressées par cette démarche au service du dialogue interculturel, et d’autre part de rassembler

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

25 sur 106

de nouveaux moyens d’actions.

Sera Présentée I'Association NedGmaroc

L'association Nedmaroc présidée par son fondateur George Asseraf est une association a but non lucratif, créée sous
le statut de la loi de 1901. Elle vise a construire et renforcer des liens et des solidarités entre personnes d'origine et
de croyances différentes (principalement catholiques, juives et musulmanes) qui ont en partage leur terre natale ainsi
qu'avec tous ceux qui adhérent aux mémes valeurs.

Elle L'association poursuit le double objectif suivant :

- rassembler chaque année pendant quelques jours les différentes composantes communautaires qui, comme
I'histoire du Maroc nous I'a montré, sont capables de vivre ensemble, dans des valeurs de respect, de solidarité et de
tolérance. Ce rassemblement culminera avec 'organisation de la féte du "Moussem"” en lle de France (15 16 17 juin
2007).

- favoriser la réinsertion de jeunes en grandes difficultés (ayant ou non des attaches marocaines) en créant "un
chantier école" autour de métiers de l'artisanat et de métiers artistiques en liaison avec la culture marocaine.

Cette initiative de George et de son équipe vise a renforcer les liens qui nous rapprochent, a approfondir et étendre
les solidarités existantes, a favoriser les processus d'intégration, a mieux faire connaitre la richesse et la diversité de
notre patrimoine culturel et les valeurs d'hospitalité et de tolérance qui nous animent et qui caractérisent la vie au
Maroc.

Le Moussem bénéficie de la haute bienveillance de sa Majesté Mohammed VI, et I’association bénéficie aussi d'un
soutien tres actif du Conseil Général de I’Essonne et de la plupart des communes concernées par I'organisation du
Moussem en lle de France ainsi que du soutien de nombreuses entreprises qui ont toutes salué le caractere
exemplaire de notre initiative.

Une telle initiative contribue a la construction de liens sociaux entre générations et entre communautés, a la mise en
exergue de valeurs fondamentales qui accompagnent et renforcent les processus d'intégration.

Respect, Tolérance, Solidarité, Inter culturalité
Aller vers I'autre, partager avec 'autre, construire ensemble et faire la féte ensemble

Voici les propos de notre ami George Asseraf, Président, qu’il faut encourager et auxquels il faut apporter notre
contribution la plus sincére.

NedMaroc Respect, Tolérance, Dialogue, Solidarité

181, Bld Daumesnil 75012 Paris Tél: 01 46 28 93 92

E-mail: neomaroc@aol.com ; contact@moussem.com

site web: www.moussem.com

George Asseraf Co-Président E-mail: segrog@aol.com GSM: + 33 6 84 56 08 78

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

Options: Reépondre a ce Message - Reépondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: Arrik (IP enregistre)
Date: 12 novembre 2007 : 03:20

Collection «Permanences du Judaisme Marocain» - Paris
Direction: Arrik Delouya
Appartenant a I’Association »Permanences du Judaisme Marocain »
C/O Docteur Sisso Henri 173, Avenue Jean Jaurés 75019 Paris

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

26 sur 106

Cette Collection s’inscrit dans le prolongement des entretiens passés entre Arrik Delouya et quelques directeurs de
Maisons d’Editions de France et a I’étranger,

L'origine des premiers juifs du Maroc encore obscure depuis 18 siécles fait du judaisme d'Occident Musulman le
peuple non - berbére le plus ancien vivant encore au Maghreb.

Ce Judaisme puise dans la pensée Juive universelle des liens étroits mais il est aussi le produit du terreau marocain ou
il a vécu pendant ces 2 derniers millénaires. C’est ce qui donne a la mémoire séfarade sa contribution historique au
patrimoine national marocain méme si la démographie juive au Maroc est passée de 265 000 ames de 1948 a 3 000
en 2005.

Malgré tout, un intérét singulier est porté par les historiens marocains aux communautés juives marocaines.

Leur souci est de retrouver et d’exploiter plus avantageusement des sources bibliographiques (publications et
manuscrits) marocaines, en arabe, en judéo - arabe et en hébreu.

La persistance de ce Judaisme Marocain nous ameéne a nous pencher sur le passé, pour essayer de développer le
présent et a s'interroger sur le futur, afin de tracer et préciser le portrait d'une communauté et de sa richesse
historique.

Cette collection itinérante dirigée par Arrik Delouya a pour but le sauvetage et le maintien de I’ensemble des héritages
transmis du Judaisme Marocain sous ses facettes multiples par des publications portant sur des sujets aussi divers
que :

- Philosophie, vie religieuse, coutumes, codes religieux et prescriptions juridiques issues de Castille,

- Histoire et hagiographie

- Education, enseignement et linguistique

- Systeme culturel, art/poésie/musique,

- Folklore, habitat humain (études de vie de cette communauté dans son quartier, souvent le Mellah sous divers
aspects),

- Rapports avec la communauté majoritaire et relations Judéo - musulmanes,

- Evolution sous le protectorat, role de I'AlU et de la France dans le processus d'occidentalisation de ces juifs....
immigration, intégration, absorption,

- Nouvelles questions identitaires et les problemes transculturels inhérents a I’émigration, et la diversité du
patrimoine culturel

La Collection «Permanences du Judaisme marocain» - Paris

* Fera connaitre I'immense richesse du patrimoine juif marocain.
* Rendra accessible la lecture de théses devenues ouvrages de référence.
* Ré - éditera les ouvrages de référence épuisés et qui sont les plus demandés.

Paris le 10 Juillet 2006
Arrik Delouya, sociologue chercheur

Collection de Livres:
10 Ouvrages en cours déja programmés et validés !

1 — Arrik Delouya :
Troisiéme et Dernier tome de sa « Bibliographie Générale des Juifs du Maroc » et « analyse sociologique »

2. Arrik Delouya :

Mémoire vivante de la communauté juive de Marrakech

Recherche en cours sur la mémoire des Juifs de Marrakech. Donner la parole a ceux qui vivent encore dans cette
communauté.

3 Asher Claude Knafo, d’Ashdod (Israél)
Son livre qui vient de paraitre en hébreu en Israél pourra étre traduit dans notre collection ; il a pris un nom définitif:
"Le Poéte le Taciturne et le Conteur”. Préface écrite par Raphi Aharon"... Ce livre passionnant est un bateau de

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

27 sur 106

sauvetage littéraire qui va a la recherche des racines de la Foi et de la Culture du monde juif Nord-Africain, et qui
extrait de ce monde, en voie de disparition; les perles culturelles représentant chacune, les valeurs du judaisme." Il est
paru en hébreu le 23 Juillet 2006

4 Haim Melca de Beer Shava en Israél nous présentera son ouvrage : « Mogador telle qu’en elle-méme »
1° Partie : Le site Mogador de Haim Melca avec ses illustrations
2° Partie : Le quotidien des 32 synagogues de Mogador

5 David Elmoznino d’Eilat Israél

Palais et Jardins en hébreu: Armonot Ve Boustanim

"Palais et Jardins”, (en hébreu: “Armonot Ve Boustanim”), est un recueil de récits consacré au Maroc, aux juifs du
Maroc, a la culture et a la tradition partagées, issu de la main de David ElImoznino, né a Essaouira-Mogador en 1944,
qui a émigré vers Israél a I'dge de 10 ans, et qui réside actuellement a Eilat, au bord de la mer rouge. Ouvrage a
traduire.

6 David Bensoussan de Montréal
«I’Histoire des Juifs du Maroc».

7 Nissim Sibony de LA aux USA. Ouvrage sur « les jeux et jouets des enfants juifs du Maroc » de 80 pages avec 12
planches d’illustrations suivi de : « Ma Minou Party : A la recherche de la célébration de la Mimouna par une famille
Jjuive marocaine transculturée a LA aux USA »

8 Richard Ayoun Paris
Il propose a I’association de présenter un ouvrage sur son sujet de prédilection :
« Tétouan : Les Juifs du dedans et du dehors »

9 - Richard Ayoun Paris
»Immigration des Juifs d’Afrique du Nord en Israél ». Recherche en cours sur la base d’archives, complément et
compilation aux Archives du roi de Rabat et a la Bibliothéque Générale de Rabat

10 - Paul Dahan Bruxelles Belgique

Un coffret avec 4 a 5 livres reprenant les grands thémes comme:

a. Les objets de culte, objets du cycle de la vie et cycle de I'année, bijoux et costumes etc ..... (Environ 800 piéces)

b. Les tableaux, dessins, gravures, lithographies etc... (Environ 270 piéces)

c. Les livres, manuscrits et documents divers.(environ 5.000 images réparties comme suit:3.000 livres /Maroc + 600
manuscrits (dont de nombreux enluminés) + 400 livres en hébreu sur le judaisme marocain (imprimés pour la plupart
au Maroc) + 1.000 feuilles volantes (imprimées au Maroc) et de nombreux documents en toutes langues sur le
Jjudaisme marocain.

d. La photographie et cartes postales. (Environ 1.500 images)

Il faut savoir que toute cette collection posséde déja tous les textes donnant les informations (données sur l'objet,
mensurations, bibliographies etc..) de chacune des piéces avec les photos en haute définition. Il suffit de trouver de
l'argent pour pouvoir mettre tout cela en livres et donner ainsi un outil relativement complet de ce que notre culture a
pu produire.

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

Options: Répondre a ce Message + Répondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: Arrik (IP enregistre)
Date: 12 novembre 2007 : 03:25

Théme de la rencontre: Le CREA

Arrik Delouya et Richard Ayoun
Résumé de la Réunion
du Vendredi 7 Juillet 2006 11HO0 - 12H30 au domicile d’Arrik

CREA du Judaisme Marocain et de son sauvetage / Centre de recherches sur les Etudes Appliquées au judaisme
Marocain, Initié par I’association francaise « Permanences du Judaisme Marocain » dans le but de mieux réussir les
colloques en cours, les publications scientifiques, I’encadrement des doctorants...

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

28 sur 106

Création du Centre de recherches et éléments de budgets.

CREA du Judaisme Marocain et de son sauvetage / Centre de recherches sur les Etudes Appliquées au judaisme
Marocain, Initié par I’association et ses membres dont notamment Arrik Delouya, Richard Ayoun, Claudine Attias-
Donfut, Jacky Kadoch.

La Direction de ce Centre de recherches est confiée a I’association « Permanences du Judaisme Marocain » ; Elle est
donc basée a Paris. Arrik Delouya en assurera la coordination et la direction avec le concours de Richard Ayoun qui a
déja accepté a ses cours de doctorat a I'INLCO I’étudiant marocain Hassan Majid. Ils seront aidés par Ephraim Riveline
qui apportera le tutorat souhaité et souhaitable de son université ou il exerce la fonction de responsable de la
discipline des Etudes Juives et Hébraiques au sein de I’'Université de Paris 8.

Il est enfin responsable de I’Equipe d’Accueil (EA 2303) doctoral & Equipe (Unité) de recherche. Son aide logistique et
son concours seront également apportés.

Les chercheurs inventoriés par I’association dans plusieurs pays y contribueront par leurs recherches en adéquation
avec le judaisme marocain.

La premiére recherche concerne les 240 ames juives (83 familles) qui vivent encore a Marrakech. Cette recherche semi
- directive avec magnéto et papier crayon sur la base d’un questionnaire pré-établi sera menée par un membre de
I'association de Paris et secondé par des étudiants parisiens qui en feront le voyage et qui travailleront en bindme
avec des étudiants d’un bon niveau de I’'Université de Marrakech. Un ouvrage sera diffusé a al suite de cette recherche
empirique sur la « mémoire » de la population juive du Maroc.

L’introduction du livre est confiée a Richard Ayoun, il sera demandé a Arrik Delouya de rédiger la préface. Environ 6
mois de travail sont a prévoir pour une 10 de personnes (des deux pays) a raison de 1 500 €uros par mois x 10 = 15
000 €uros (déplacements inclus) + 4 000 €uros pour les frais inhérents a la recherche + 6 000 €uros pour I’Edition =
Total 25 000 €uros + 15 % en appui logigtique = 28 750 €uros, Total Arrondi 30 000 €uros pour rendre possible
cette recherche - enquéte vivante !

Des antennes sont a prévoir (en cours de création (au Maroc avec Mohammed Kenbib Abdelmajid, Hassan Majid, aux
USA, au Canada, en Israél et en Australie).

Les subventions pour assurer le fonctionnement seront demandées aux organismes de tutelle, aux ministeres et aux
fondations étrangeres.

Notre Centre dirigera les travaux des étudiants marocains issus de différentes universités en collaboration avec le
Master 1 et Master 2 (Ex DEA) et Doctorat. lls nous soumettront leurs projets apres inscription a I'Inlco ou a Paris 8
chez nos amis, ils seront aussitot dirigés vers les travaux d’archives en socio, ethno, histoire, lettres, relations judéo -
musulmanes, linguistiques...

Les profs Kenbib et EICohen seront nos coordinateurs sur place au Maroc pour les directions de recherches et les
soutenances au Maroc et en France.

Pour reprendre la sempiternelle question de Abdelmajid EICohen « Pourquoi les Juifs sont-ils partis du Maroc » ? Nous
répondrons par une recherche a partir des archives de Jérusalem de I’Agence Juive pour éviter les polémiques d’ordre
politique. Nous nous rapprocher de la question par notre « mémoire » en y répondant par des affirmations d’ordre
religieux. Ne prie-t-on pas chaque jour pour Jerusalem ? Pour cette réponse messianique ? Le messie n’est -il pas en
train d’arriver pour les Juifs du Maroc ?

Les programmes de recherches seront étudiées par une commission scientifique adaptée, la collection de livres
(itinérante) sera le pilier de cette structure avec 'aide de quelques maisons d’éditions déja approchées (Geuthner,
Ellipses...), enfin des colloques seront organisés ainsi que des journées d’études d’un pays a I'autre chaque année.

Aide-Mémoire établi par Arrik Delouya et revu

par Ephraim Riveline

Rencontre entre Arrik Delouya et Ephraim Riveline

Sofitel Paris XII° Bercy Village. Lundi 10 Juillet 2006 de 10H30 a 12H00

Accord de collaboration et tutorat apporté a notre association par le Prof et Directeur Ephraim Riveline de I'Université
Paris 8 Vincennes Saint-Denis Mention: Etudes juives et hébraiques,

E. Riveline est directeur a Paris 8

Il est également

- Habilité(e) a diriger des recherches

- Professeur des universités (PR) -

- UFR 5 : Langues, Littératures et Civilisations Etrangeres / Langues Etrangeres
- Appliquées

Discipline: Langues et littératures arabes, chinoises, japonaises, hébraiques

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

29 sur 106

Etudes Juives et Hébraiques

Il est enfin responsable de I’Equipe d’accueil doctoral & Equipe (Unité) de recherche EA 2303
Adresse: Universite Paris 8 2 rue de la Liberté 93526 Saint-Denis Cedex 2 rue de la Liberté 93526 Saint-Denis Cedex

Deux autres DEA sont rattachés:

E. Riveline et A. Delouya sont amis. Epharaim a suivi les itinéraires de I’assocation «Permanences du Judaisme
Marocain ». Il y trouve une identification.

Ephraim a donné son aval, lui-méme étant responsable de la discipline des Etudes Juives et Hébraiques au sein de
I’Université de Paris 8. Il est enfin responsable de I'Equipe d’Accueil (EA 2303) doctoral & Equipe (Unité) de recherche.
Son aide logistique et son concours seront également apportés.

Arrik a souhaité le rencontrer pour lui demander le tutorat de son université au sujet du CREA du Judaisme Marocain
et de son sauvetage / Centre de recherches sur les Etudes Appliquées au judaisme Marocain, Initié par I’association
francaise « Permanences du Judaisme Marocain » dans le but de mieux réussir les colloques en cours, les publications
scientifiques, I’encadrement des doctorants...

Ephraim encadre des Masters avec mention « Etudes Juives & hébraiques » dont un 2° Master en Sciences Humaines et
Sociales et des doctorats. Quelques uns de ces anciens étudiants, nommés enseignants d'hébreu dans les Universités
d'Agadir, Fés, Meknés, Oujda, Rabat, le Caire, Kenitra, Beni Mellal, Jérusalem, Tel-Aviv, Los Angeles, continuent a
collaborer, au sein des établissements de leur pays d'origine, aux activités de I'équipe.

Ephraim enverra a Arrik une convention qui servira de soutien a I’association pour toutes actions qui pourront servir
aux programmes de recherches enclenchés au Maroc et aux USA.

Richard Ayoun qui travaille par ailleurs a Paris 8 au sein de I’Unité d’E. Riveline est également preneur de ce type de
coopération.

Cette nouvelle et heureuse alliance cautionnera les journées d’Etudes, les Séminaires, les Colloques, les Publications,
I’encadrement d’Etudiants en Masters et Doctorats et de la création du Centre de Recherches en cours. E. Riveline,
Richard Ayoun et A. Delouya ont déja collaboré a M. Kenbib rencontré a Marrakech. Cette amitié et les relations
professionnelles qui en découleront seront tissées de facon plus intense. Le Prof. El Cohen sera également de la partie
comme cela a été envisagé a Marrakech le 15 Juin dernier.

On trouvera de la littérature sur le département d’E. Riveline a Paris 8 dans les sites suivants :

[www.google.fr]

[www.google.fr]

[dr.education.fr:8080]

Accords passés avec des institutions européennes et internationales :

. Institut Européen d’Etudes Juives Elie Wiesel

. Institute for Research of the Jewish Press & Communications - Tel-Aviv University

. Accords Erasmus/Socrates

. EPHE 4e ET 5e section

. Université de Lille 3

. Institut Européen d’Etudes Juives Elie Wiesel

. L'Institute of Research of Jewish Press - Université de Tel-Aviv (Israél) : Echange d’enseignants et de chercheurs,
publications communes. (la revue KESHER).

8. Univrsity of Central Florida (USA) - Judaic Studies program : échange d’enseignants - chercheurs et publications
communes dans le domaine de la Haskala (Lumiéres juives).

9. Institut Nationale d’Histoire juive (ZIH) de Varsovie.

10. Projet de la Genizah du Caire avec I'A.I.U. et le Musée d'Art et d'Histoire du Judaisme L'Institut de Recherche et
d'Histoire des textes, Section Hébraique (CNRS)

11. Union Hébraique Mondiale-Jérusalem: comité scientifique : Co organisation d’une Conférence Internationale
annuelle, recherche commune (la revue REEH) et coéditions (avec les éditions Suger)

N O v W=

12. Le Centre de Recherches sur les Etudes Appliquées au Judaisme Marocain / CREA, initié par les chercheurs de
I’association francaise «Permanences du Judaisme Marocain » dans le but majeur concerne le sauvetage du patrimoine
de ce judaisme en réalisant colloques, publications scientifiques, encadrement des doctorants...

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

30 sur 106

Autres Collaborations nationales et internationales :

Le Centre de Recherche sur le Judaisme Marocain (CRJM) Responsable : M. Abitbol

Institut Ben-Zvi I’'Université Hébraique dé Jérusalem

Université de Bar-llan, Haifa, Tel-Aviv, Ben Gurion (Israél)

Université de Californie Irvine (UCI) (USA)

Université Mohamed 1er d'Oujda (Maroc)

Univrsity College (London) UCL

Association Internationale des Etudes et des Recherches sur I'Information et la Communication : section histoire

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

Options: Répondre a ce Message - Reépondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: Arrik (IP enregistre)
Date: 12 novembre 2007 : 03:38

Arrik DELOUYA
Sociologue

A présenté sa derniére recherche
Les Juifs du Maroc Bibliographie Générale:
Résumés-Annotations-Recensions

Arrik Delouya s’est efforcé de recenser les travaux publiés sur tous les aspects de I’histoire des Juifs du Maroc et de la
vie de leurs communautés depuis les Toshabbim au II° siecle jusqu’a notre époque. Cet ouvrage ne prétend pas étre
exhaustif. Il reste a retrouver et recenser d’autres textes en hébreu, en arabe, en allemand et en espagnol. Toutefois
cette bibliographie est considérable. Elaborée pendant vingt-cing ans, cette somme a bénéficié de la précieuse
contribution des spécialistes marocains, juifs et arabes, et de celle de bibliothéques du monde entier.

Arrik Delouya est sociologue. Il a été chercheur-associé au CNRS (groupe de sociologie des religions, équipe
judaismes et judaicités contemporaines). Auteur d’une dizaine ouvrages et de nombreux articles, il s’est plus
particulierement intéressé au sauvetage du patrimoine judaique marocain.

La présente Bibliographie sur les Juifs du Maroc inaugure une collection destinée a faire connaitre les richesses d’un
patrimoine culturel sous ses multiples aspects.

Collection Une production du

Héritages du Judaisme Marocain Conseil des Communautés Israélites du Maroc Israélites du Maroc

Cette bibliographie est fort riche, puisque les publications qu’elle rassemble portent sur des sujets aussi divers que
les coutumes et les codes religieux, les prescriptions juridiques issues de Castille, les relations Judéo - musulmanes,
les nouvelles questions identitaires et les problemes transculturels inhérents a I’émigration, la diversité du patrimoine
culturel.

Elle recense 3000 textes publiés en plusieurs langues : francais, anglais, espagnol, allemand, mais aussi en hébreu &
en arabe depuis 5 siecles .

L’originalité de ce travail consiste dans I'utilisation, au Maroc méme, des sources en langue arabe, par une centaine
d’étudiants locaux au Maroc et 200 autres marocains en doctorat a Paris VIIl et INLCO et leurs directeurs de theses
respectifs. Ces étudiants ont bénéficié d’une bourse du Centre de Recherche sur les Juifs du Maroc (C.R.J.M.). Des
universitaires marocains ont constitué par ailleurs des équipes de recherche, subventionnées également par ce Centre,
dans des régions habitées autrefois par des communautés juives.

Les publications citées sont classées par themes, afin de faciliter le travail de recherche bibliographique. Des résumés,
annotations et recensions sont quelquefois ajoutés pour orienter les lecteurs.

Cette bibliographie sera particulierement utile, nous n’en doutons pas, aux chercheurs qui partent dans le monde,
travaillent sur les Juifs du Maroc, ainsi qu’a tous ceux qui s’intéressent aux communautés juives marocaines. Cet
ouvrage traduit aussi notre volonté de conforter les acquis des recherches et de les diffuser au sein de la nation
marocaine et des communautés juives et musulmanes afin de contribuer a leur connaissance réciproque.

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

31 sur 106

L’ouvrage recense des lieux de consultation des publications et en fournit les coordonnées pour établir des contacts
entre les chercheurs et les institutions. Il est d’ailleurs prévu d’installer au Maroc une banque de données informatisée
qui renfermera les données contenues dans cet ouvrage et qui pourra étre consultée a distance au Maroc et hors du
Maroc. Un site Internet, consacré au patrimoine juif marocain, sera également ouvert.

Outre le travail considérable réalisé par Arrik Delouya, | ‘élaboration de cette bibliographie a bénéficié de la précieuse
contribution des chercheurs et spécialistes marocains, et de celle de bibliothéques municipales et universitaires, de
centres de recherches et de personnes appartenant aux communautés juives d’origine marocaine d’Espagne, de
France, d’Israél, des Etats-Unis d’Amérique, du Canada et du Venezuela et du Maroc.

PREFACE

En décembre 1978, était publiée par Arrik Delouya une bibliographie sélective et annotée des publications sur les Juifs
du Maroc, en méme temps que le Colloque international sur la communauté juive marocaine - vie culturelle, histoire
sociale et évolution, organisé a Paris par I’association « Identité et Dialogue » et le Conseil des Communautés
Israélites du Maroc.

Le présent ouvrage en est le prolongement logique, naturellement confié au méme auteur, qui s’est efforcé de
recenser les nombreux travaux publiés sur les divers aspects de I'histoire des Juifs du Maroc et de la vie de leurs
communautés. En plus de vingt ans, I’abondance et la variété de ces publications sont frappantes, de méme qu’est
patent I'intérét des spécialistes en sciences sociales et humaines pour cette composante de la population et de la
nation marocaines, depuis la préhistoire jusqu’a notre époque.

Il est important de signaler a cet égard I'intérét singulier porté par les historiens marocains, soucieux de réécrire
I’histoire du Maroc, aux communautés juives marocaines. Au sein des Facultés des lettres et sciences humaines des
Universités Mohammed V de Rabat, Fés-Sais, Agadir et d’autres villes du Royaume, quelques dizaines de chercheurs
ont consacré leurs travaux et préparent actuellement des théses de doctorat sur les Juifs du Maroc, avec le souci de
retrouver et de mieux exploiter des sources bibliographiques (publiées et manuscrites) marocaines, en arabe, en
judéo-arabe et en hébreu. Dans quelques années, la moisson de travaux originaux, enracinés dans ces sources
marocaines, sera riche et fera sans doute évoluer le regard et les opinions portés sur les communautés juives
marocaines, généralement fondées sur des publications d’auteurs non marocains. Ces travaux seront alors recensés
dans ce qui sera la mise a jour périodique du présent ouvrage.

Cette bibliographie est fort riche, puisque les publications qu’elle rassemble portent sur des sujets aussi divers que
les coutumes et les codes religieux, les prescriptions juridiques issues de Castille, les relations Judéo - musulmanes,
les nouvelles questions identitaires et les problemes transculturels inhérents a I’émigration, la diversité du patrimoine
culturel.

Cet ouvrage n’est cependant pas le premier du genre et, en dépit de la somme de recherches nécessaires a son
élaboration et des données qu’il communique, il ne prétend pas étre exhaustif. Il reste en effet a retrouver et a
recenser de nombreux textes en hébreu, en arabe ou en espagnol ; ce sera le programme de la prochaine étape.
Toutefois, cette bibliographie sera particuliéerement utile, nous n’en doutons pas, aux chercheurs qui partent dans le
monde, travaillent sur les Juifs du Maroc, ainsi qu’a tous ceux qui s’intéressent aux communautés juives marocaines.
Cet ouvrage traduit aussi notre volonté de conforter les acquis des recherches et de les diffuser au sein de la nation
marocaine et des communautés juives et musulmanes afin de contribuer a leur connaissance réciproque.

L’ouvrage recense des lieux de consultation des publications et en fournit les coordonnées pour établir des contacts
entre les chercheurs et les institutions. Il est d’ailleurs prévu d’installer au Maroc une banque de données informatisée
qui renfermera les données contenues dans cet ouvrage et qui pourra étre consultée a distance au Maroc et hors du
Maroc. Un site Internet, consacré au patrimoine juif marocain, sera également ouvert.

Outre le travail considérable réalisé par Arrik Delouya, | ‘élaboration de cette bibliographie a bénéficié de la précieuse
contribution des chercheurs et spécialistes marocains, et de celle de bibliothéques municipales et universitaires, de
centres de recherches et de personnes appartenant aux communautés juives d’origine marocaine d’Espagne, de
France, d’Israél, des Etats-Unis d’Amérique, du Canada et du Vénézuela et du Maroc.

Nous exprimons notre vive reconnaissance a M. Robert Attal et a son Institut Yad Itzhak Ben-2Zvi, aux responsables de
la Bibliotheque du Congres a Washington et de sa section hébraique, ainsi qu’a M. Abdou Filali-Ansary, qui dirige la
Fondation du Roi Abdul-Aziz Al Saoud pour les études islamiques et les sciences humaines a Casablanca.

En soutenant la réalisation de cet ouvrage bibliographique, le Conseil des Communautés Israélites du Maroc poursuit
une série d’activités relatives a une meilleure connaissance de I'histoire et de la vie des Juifs du Maroc. C’est ainsi qu’a
été publiée et largement diffusée une brochure illustrée sur la communauté juive marocaine ; qu’un CD-Rom a été
élaboré sur I’histoire de cette communauté par une équipe de chercheurs et de techniciens a Montréal ; qu’une
cassette vidéo et un disque compact ont permis de faire connaitre quelques facettes du patrimoine musical juif

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

32 sur 106

marocain. Enfin, le Musée du judaisme marocain de Casablanca apportera une contribution déterminante a la
connaissance des communautés juives.

Serge Berdugo Albert Sasson

Secrétaire général du Conseil des Ancien sous-Directeur Général
Communautés Israélites du Maroc de I'UNESCO

Président du Bureau Identité & Dialogue

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

Options: Répondre a ce Message + Répondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: Arrik (IP enregistre)
Date: 12 novembre 2007 : 03:43

Livre et conférence

Le but de cette longue recherche bibliographique sur les Juifs du Maroc était de recenser les nombreux travaux
publiés sur les divers aspects de I’histoire de ces Juifs et de la vie de leurs communautés.

En plus de vingt ans, 'abondance et la variété de ces publications sont frappantes, de méme qu’est patent I'intérét
des spécialistes en sciences sociales et humaines pour cette composante de la population et de la nation marocaines,
depuis la préhistoire jusqu’a notre époque. En effet, plus de 2 colloques par an se sont avec d’importantes
communications et publications. A titre d’exemple, plus de 700 nouveaux titres supplémentaires de livres, de théses
de doctorats et d’articles scientifiques ont été recensées depuis les années 1978.

Cette bibliographie recense environ 3000 textes publiés en plusieurs langues : francais, anglais, espagnol, allemand,
mais aussi en hébreu, en arabe et méme en sanscrit c’est-a-dire a I’état naturel. Mais il reste encore environ un millier
de theses de doctorats, articles scientifiques et manuscrits en hébreu en Israél, et environ un autre demi - millier de
titres en espagnol et en allemand. Voila la derniére tache qui nous attend pour les prochaines années a venir.

Mais Il est important de signaler a cet égard I'intérét singulier porté par les historiens marocains, soucieux de ré —
écrire I'histoire du Maroc, aux communautés juives marocaines. Au sein des Facultés des lettres et sciences humaines
des Universités Mohammed V de Rabat, Fes - Sais, Agadir et d’autres villes du Royaume, quelques dizaines de
chercheurs ont consacré leurs travaux et préparent actuellement des théses de doctorat sur les Juifs du Maroc, avec le
souci de retrouver et de mieux exploiter des sources bibliographiques (publiées et manuscrites) marocaines, en arabe,
en judéo - arabe et en hébreu.

L’originalité de ce travail consiste dans I'utilisation, au Maroc méme, des sources en langue arabe, par une vingtaine
d’étudiants en doctorat et leurs directeurs de théses respectifs. Ces étudiants ont bénéficié d’une bourse du Centre de
Recherche sur les Juifs du Maroc (CRJM.). Des universitaires marocains ont constitué par ailleurs des équipes de
recherche, subventionnées également par ce Centre, dans des régions habitées autrefois par des communautés juives.

Cet inventaire s’adresse aux chercheurs, étudiants, enseignants, mais aussi a tous ceux qui s’intéressent a I’histoire
bimillénaire des Juifs du Maroc

Toutefois, cette bibliographie sera particuliéerement utile, nous n’en doutons pas, aux chercheurs qui partent dans le
monde, travaillent sur les Juifs du Maroc, ainsi qu’a tous ceux qui s’intéressent aux communautés juives marocaines.

Dans quelques années, la moisson de travaux originaux, enracinés dans ces sources marocaines, sera riche et fera
sans doute évoluer le regard et les opinions portés sur les communautés juives marocaines, généralement fondées sur
des publications d’auteurs non marocains. Ces travaux seront alors recensés dans ce qui sera la mise a jour
périodique du présent ouvrage.

Cette bibliographie est fort riche, puisque des sujets aussi divers que les coutumes et les codes religieux, les
prescriptions juridiques issues de Castille, les relations judéo - musulmanes, les nouvelles questions identitaires et les
problémes transculturels inhérents a I’émigration, la diversité du patrimoine culturel ... sont traités et rappelés tour a
tour.

Voila pourquoi cet ouvrage traduit aussi une volonté de conforter les acquis des recherches et de les diffuser au sein
de la nation marocaine et des communautés juives et musulmanes afin de contribuer a leur connaissance réciproque.

L ‘élaboration de cette bibliographie a bénéficié de la précieuse contribution de chercheurs et de spécialistes

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

33 sur 106

marocains, et de celle de bibliothéques municipales et universitaires, de centres de recherches et de personnes
appartenant aux Communautés Juives d’origine marocaine d’Espagne, de France, d’Israél, des Etats-Unis d’Amérique,
du Canada et du Venezuela et du Maroc.

L’ouvrage recense des lieux de consultation des publications et en fournit les coordonnées pour établir des contacts
entre les chercheurs et les institutions (des bibliotheques nationales, universitaires et municipales et celles de
personnes auxquelles nous avons rendu visite au Maroc, en Israél, au Canada, aux Etats-Unis, au Venezuela, en
Espagne et en France) Il est d’ailleurs prévu d’installer une banque de données informatisée qui rassemblera les
données contenues dans cet ouvrage et qui pourra étre consultée a distance.

Les publications citées sont classées par themes, afin de faciliter le travail de recherche bibliographique. Des résumés,
annotations et recensions sont quelquefois ajoutés pour orienter les lecteurs :

Science Religieuse - Philosophie - Hagiographie - Histoire - Droit - Ethnologie - Sociologie - Organisation Sociale -
Stratification — Groupes Ethniques - Education - Enseignement - Systéme Culturel - Art/Poésie - Folklore -
Démographie - Habitat Humain - Structure Economique - Document - Linguistique - Immigration - Intégration -
Absorption. Cela concerne les études de vie de cette communauté dans son quartier, souvent le Mellah sous divers
aspects : antécédents, vie économique, rapports avec les musulmans, vie religieuse et Rabbinat, enseignement, fétes
et cérémonies, légendes et superstitions, justice et tribunaux Rabbiniques, évolution sous le Protectorat, rdle de I'AlU
et de la France dans le processus d'occidentalisation de ces juifs. Remarques préliminaires : La société Juive Marocaine
était essentiellement une société religieuse ; sa créativité intellectuelle a trouvé en grande partie son expression dans
les sciences rabbiniques. L'éducation rabbinique est donc un aspect essentiel de la culture Juive au Maroc.

Les yeshivot au Maroc étaient beaucoup moins formelles que les yeshivoth de I'Europe de I'Est. Ces yeshivot se
développaient localement autour de personnalités connues pour leur réputation en tant que grands savants et leaders
spirituels. Ainsi, a Meknes, plusieurs grands rabbins avaient attiré autour d'eux bon nombre d'étudiants illustres.
L'éducation Juive au Maroc suivait, dans ses grandes lignes, le programme idéal tracé par toutes les autorités
Sépharades du Moyen - age. Elle commencait par la Bible, au niveau du Talmud Torah, et finissait par I'étude
approfondie du Talmud, de la Halakha et des commentaires bibliques. Ainsi, I'étudiant Juif commencait, au Maroc,
I'étude de la Mishna, de la Guémara, avant d'arriver a la Yeshiva.

L'étudiant rabbinique au Maroc avait un comportement pragmatique ; en méme temps qu'il approfondissait ses
connaissances rabbiniques, il se préparait a une carriére de dayan (rabbin-juge), Chohet (sacrificateur), mohel
(rabbin-circonseur), sofer (notaire) etc.

La transcription en caracteres latins, adoptée par les différents auteurs ou éditeurs pour les titres en hébreu et en
arabe a présenté quelques difficultés. C’est pourquoi nous avons respecté strictement leur transcription afin de
faciliter la recherche.

La premiére des taches fixée était de publier ce premier ouvrage ; ma propre réflexion me conduit a envisager de
lancer une collection destinée a mettre en valeur et a faire connaitre le patrimoine culturel du judaisme marocain, sous
ses multiples aspects - religion, art, éducation, société, savoir. J’ai alors été conduit a envisager de m’ atteler a deux
autres taches : faciliter la lecture de théses en les transformant en livres de collection, traduire ce patrimoine en
différentes langues afin d’en assurer la plus large diffusion possible.

Il'y a eu le premier ouvrage rédigé en 1489 et trouvé au Portugal concernant ce patrimoine est celui - d’ :
ABUDARHAM : Téfilot (Liturgie) .

Lisbonne, Archives secretes LC/WDC: Library of Congress. African & Middle Eastern Division.Thomas Jefferson
Building, 20540-4722 Washington DC.,

sur les Juifs du Maroc écrit par un Juif Sépharade. Cet ouvrage a été offert par un mécéne Juif a la Library of Congress.
Puis, vers les années 1970, plus de 30 colloques ont été réalisés sur cette communauté.

Enfin, et jusqu’a la découverte surprenante qui a été celle des manuscrits écrits en langue arabe sur les Juifs au Maroc,
utilisés par des doctorants et étudiants marocains dans les universités marocaines et a Paris 8 chez le Prof. Ephraim
Riveline et a 'INLCO chez le Prof. Joseph Tedghi lui-méme auteur de Ha-Sefer ve-hadfus ha- 'ivri be-Fes (Le Livre et
I'lmprimerie Hébraiques a Fés). En hébreu. Jérusalem, Institut Ben-Zvi pour la Recherche sur les Communautés juives
d'Orient,1994 (Tachnad ), 208 p. Egalement disponible a la bibliothéque de I'inlco.

Compte Rendu de la Bibliographie Générale
In. : la Revue Sens, N° 12, Décembre 2002, p. 637.

LES JUIFS DU MAROC Bibliographie générale, résumés, annotations,

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

34 sur 106

Recensions par Arrik DELOUYA Ed. Geuthner, Paris 2001, 647 p.

Poursuivant un travail commencé dans les années 70 (cf. Sens, 1980 n°1/2, p.40), Arrik Delouya s’est efforcé, dans ce
nouvel ouvrage, de recenser les travaux publiés sur tous les aspects de I’histoire des Juifs du Maroc et de la vie de
leurs communautés, depuis les Toshabbim au lleme siécle jusqu’a notre époque. Ce livre n’est pas le premier du
genre et, en dépit de la somme de recherches nécessaires a son élaboration et des données qu’il communique, il ne
prétend pas étre exhaustif. Il reste en effet a retrouver et a recenser de nombreux textes en hébreu, en arabe ou en
espagnol ; ce sera le programme de la prochaine étape.

L’originalité de ce travail consiste dans I'utilisation, au Maroc méme, des sources en langue arabe, par une vingtaine
d’étudiants en doctorat et leurs directeurs de théses respectifs. Ces étudiants ont bénéficié d’une bourse du Centre de
Recherche sur les Juifs du Maroc (C.R.J.M.). Des universitaires marocains ont constitué par ailleurs des équipes de
recherche, subventionnées également par ce Centre, dans des régions habitées autrefois par des communautés juives.
On trouvera, dans la partie consacrée aux « lieux de consultation des ouvrages et articles », les adresses des
bibliothéques nationales, universitaires et municipales et celles de personnes auxquelles I'auteur a rendu visite au
Maroc, en Israél, au Canada, aux Etats-Unis, au Venezuela, en Espagne et en France ;

ainsi sont mis a la disposition des lecteurs les divers moyens de communication et de lecture possibles, dont Internet,
avec les lieux ou I'on peut consulter les ouvrages. Les références citées sont classées par ordre alphabétique d’auteur,
afin de faciliter le travail de recherche bibliographique. Des résumés, annotations et recensions sont quelquefois
ajoutés pour orienter les lecteurs. La transcription en caractéres latins, adoptée par les différents auteurs ou éditeurs
pour les titres en hébreu et en arabe, a présenté quelques difficultés. C'est pourquoi I'auteur a respecté strictement
leur transcription afin de faciliter la recherche.

Cette bibliographie sera particulierement utile aux chercheurs qui partout dans le monde, travaillent sur les Juifs du
Maroc, ainsi qu’a tous ceux qui s’intéressent aux communautés juives marocaines.

Richard AYOUN
Professeur Paris

La Voix Sépharade

Une publication de la Communauté Sépharade du Québec
Patrimoine, quand tu nous tiens!

David Bensoussan

Dec 2002 P 43

Nombreux sont les ouvrages qui se penchent sur le passé des Juifs en Afrique du Nord. Des travaux scientifiques et
littéraires continuent d'enrichir les multiples facettes de l'identité juive marocaine qui a connu tant de mutations au
cours du dernier siecle.

Arrik Delouya nous propose une bibliographie magistrale sur le judaisme marocain (Arrik Delouya - Les Juifs du Maroc
- Bibliographie générale - Editions Les Genthner genthner@genthner.com). Plus de 3 000 ouvrages, articles,
manuscrits, essais et colloques y sont recensés. Chacun des titres est présenté avec des références précises, des
résumés, des annotations, et des recensions. Ces références constituent les outils de recherche de choix a tous ceux
qui sont intéressés par le patrimoine du judaisme marocain.

Des collaborateurs émérites et des institutions de plusieurs pays, (Maroc, Israél, Canada, Etats-Unis, Espagne,
Venezuela, France) ont uni leurs efforts pour offrir aux chercheurs et aux institutions de recherche une base de
données essentielle a leur travail dans les domaines de I'éducation, de la religion, de la société, de I'ethnologie, de
I'anthropologie et des arts.

Ce travail colossal dirigé par Arrik Delouya a été produit par le Conseil des Communautés israélites du Maroc.

Introduction d’Arrik Delouya

Cet ouvrage se situe dans le prolongement du Tome 1 du Nouvel Inventaire Bibliographique des Travaux sur les Juifs
du Maroc, édité en Décembre 1978 (éditeurs : Arrik Delouya et « Identité et Dialogue »). Présenté lors du Colloque
international sur « La communauté juive marocaine : vie culturelle, histoire sociale et évolution », ce premier travail

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

35 sur 106

recensait environ 1200 titres d’ouvrages et articles sur le judaisme marocain.

La présente bibliographie recense 3000 textes publiés en plusieurs langues : francais, anglais, espagnol, allemand,
mais aussi en hébreu, en arabe et méme en sanscrit. Tout en visant a étre exhaustif, nous sommes conscient que des
oublis ont pu étre commis et prions les auteurs de bien vouloir nous les signaler ; ils seront mentionnés, sur leur
demande, sur le site Internet qui est en préparation et permettra bientot une large diffusion de cette bibliographie. De
plus, une mise a jour sera réalisée une fois tous les deux ans.

Le présent inventaire s’adresse aux étudiants, enseignants, chercheurs, mais aussi a tous ceux qui s’intéressent a
I’histoire bimillénaire des Juifs du Maroc.

L’originalité de ce travail consiste dans I'utilisation, au Maroc méme, des sources en langue arabe, par une vingtaine
d’étudiants en doctorat et leurs directeurs de theéses respectifs. Ces étudiants ont bénéficié d’une bourse du Centre de
Recherche sur les Juifs du Maroc (C.R.J.M.). Des universitaires marocains ont constitué par ailleurs des équipes de
recherche, subventionnées également par ce Centre, dans des régions habitées autrefois par des communautés juives.

On trouvera, dans la partie consacrée aux « lieux de consultation des ouvrages et articles », les adresses des
bibliothéques nationales, universitaires et municipales et celles de personnes auxquelles nous avons rendu visite au
Maroc, en Israél, au Canada, aux Etats-Unis, au Venezuela, en Espagne et en France ; ainsi sont mis a la disposition
des lecteurs les divers moyens de communication possibles, dont Internet, avec les lieux ou I'on peut consulter les
ouvrages.

Les publications citées sont classées par themes, afin de faciliter le travail de recherche bibliographique. Des résumés,
annotations et recensions sont quelquefois ajoutés pour orienter les lecteurs.

La transcription en caracteres latins, adoptée par les différents auteurs ou éditeurs pour les titres en hébreu et en
arabe a présenté quelques difficultés. C’est pourquoi nous avons respecté strictement leur transcription afin de
faciliter la recherche.

Enfin, ce travail est le résultat de la rencontre entre trois personnes qui ont a cceur la sauvegarde du patrimoine des
Juifs du Maroc : Albert Sasson, Président d’Identité et Dialogue et ancien Sous-Directeur général a I’'Unesco, Serge
Berdugo, ancien Ministre du Tourisme du gouvernement marocain, Secrétaire général du Conseil des Communautés
Israélites du Maroc depuis treize ans, qui a initié la réalisation de cette bibliographie ; et moi-méme.

La premiére des taches que nous nous sommes fixée était de publier ce premier ouvrage ; ma propre réflexion me
conduit a envisager de lancer une collection destinée a mettre en valeur et a faire connaitre le patrimoine culturel du
judaisme marocain, sous ses multiples aspects - religion, art, éducation, société, savoir. Nous avons alors été conduits
a envisager de nous atteler a deux autres taches : faciliter la lecture de theses en les transformant en livres de
collection, traduire ce patrimoine en différentes langues afin d’en assurer la plus large diffusion possible.

A terme, nous formons également le projet de diffuser les résultats de recherches menées sur les synagogues et
cimetiéres juifs marocains.

Conférence Paris 8

Université de Paris 8 Département d’Hébreu

15 Rue Catulienne 93200 St-Denis Métro : Saint-Denis Basilique Hotel de Ville
Salle 113 du Prof. Malika Duplessis

Conférence d’ Arrik DELOUYA

Sociologue

qui a présenté son ouvrage

Les Juifs du Maroc Bibliographie Générale
Résumés Annotations Recensions

Editions Librairie Orientaliste Paul Geuthner

en I’honneur de S.E. Mr. Hassan Abouyoub

Ambassadeur du Maroc

en présence de Mr. Abbes Kadiri, Ministre chef de mission - adjoint
et de Mr. Mohammed Farahat, Conseiller Culturel

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

36 sur 106

le Mardi 28 Janvier 2003 de 11h30 a 13h00 dans la Salle 113
du Prof. Malika Alaoui-Hakim

L’auteur a signé son ouvrage (apres la conférence) offert aux 120 étudiants universitaires marocains a titre gracieux
par ’Ambassade du Maroc a Paris

Mardi 28 Janvier 2003

Allocution de bienvenue de Malika ALAOUI-HAKIM Enseignante a L’Université de Paris Département d’Hébreu
adressée a Son Excellence Monsieur I’Ambassadeur du Maroc en France Hassan Abouyoub par Madame Malika Alaoui-
Hakim, - bent My Hassan ben My Ahmed ben My Ben Nasir ben My Sulayman ben My Aberrahman Sultan, Emir al-
mumenin, la paix soit sur lui, - Docteur de I'Université, a I’'occasion de la présentation aux étudiants marocains du
livre de Mr Arrik Delouya, Les Juifs du Maroc, Bibliographie générale, offert par I’/Ambassade du Maroc. Mardi 28
janvier 2003, Université

Paris 8.

Votre Excellence,

Monsieur le Ministre Kadiri,

Monsieur le Conseiller culturel Farahat,

Mesdames et Messieurs les Professeurs,

Mesdames et Messieurs

Merci, Professeur Ephraim Riveline, de nous accueillir dans votre Département, et merci a vous et a votre équipe
d’enseignants et d’enseignantes aussi bien pour leur compétence que pour leur patience et sur le plan professionnel
et sur le plan humain avec nos étudiant marocains.

Je remercie Sa Majesté le Roi le Roi du Royaume du Maroc Mohammed VI, que Dieu le glorifie, qui permet a tant
d’étudiants de venir dans ce département d’hébreu, poursuivant ainsi I’ceuvre de la dynastie alaouite, de son pere le
regretté roi Hassan Il, que sa mémoire soit bénie, qui a beaucoup ceuvré pour la paix au Moyen-Orient ; de son grand
pére le regretté roi Mohammed V, qui osa s’opposer avec courage au régime de Vichy pour soustraire a la barbarie ses
sujet de religion israélite parce qu’il portait également dans son cceur tous les marocains. Un proverbe arabe dit :

« Tout vase, quand on le remplit, au bout d’un moment est plein, mais dans le vase du coeur on peut avoir encore de
la place ». Ainsi était son cceur, plein d’affection et de tendresse pour I’ensemble de ses sujets.

Je remercie notre souverain, le Roi du Royaume du Maroc Mohammed VI, que Dieu le protege, d’inscrire ainsi son
action dans la grande tradition Arabo - Musulmane de tolérance et de générosité, d’ouverture aux cultures étrangeres
ou tout marocain, quelle que soit sa religion, peut trouver sa place, action qui contribue au rayonnement du Maroc
dans le monde. Renouvelant dans les temps modernes le geste d’hospitalité de nos ancétres qui accueillirent sur leur
terre les malheureux jetés a la mer par la tragédie de 1492, reprenant I'effort des premiers savants de I'lslam qui
mirent a la disposition du monde civilisé les trésors de la pensée antique, nos souverains, en invitant nos jeunes Elites
a étudier la pensée hébraique et juive a I'Université Paris 8, a Paris, au cceur de cette vieille capitale chrétienne, nos
souverains contribuent a ce rapprochement des cultures et des peuples dans lequel peuvent s’épanouir les grandes
civilisation ainsi qu’il en fut jadis en Espagne, al-Andalus.

Je remercie également votre Excellence d’avoir honoré notre université de sa visite dans ces temps difficiles ou on
voudrait opposer des communautés qui n’ont que des motifs de s’enrichir mutuellement de leurs traditions et de leurs
pensées, aussi bien dans cette France qui nous accueille qu’en notre pays d’origine le Maroc, que vous représentez
aujourd’hui, et auquel nous sommes tous également attachés, marocains juifs et Marocains Musulmans.

Je remercie notre Ambassade du Maroc si chére a notre cceur pour sa générosité, quand elle offre a nos étudiants du
département d’hébreu ce livre sur la bibliographie générale des Juifs du Maroc, les aidant ainsi dans leurs recherches,
et les encourageant dans leurs études.

Le prestige de la culture Marocaine en France, I’éclat de sa pensée dans les universités francaises, ce sont des
intellectuels marocains et juifs, ou juifs marocains, qui les diffusent le mieux aujourd’hui, tout d’abord notre
professeur a tous, Monsieur Haim ZAFRANI, Professeur Emérite des Universités. J'ai eu la chance d’étre son éleve, et
par la suite enseignante dans son département. Il a formé plusieurs générations d’universitaires dont beaucoup
enseignent aujourd’hui au Maroc la langue et la civilisation hébraiques ou travaillent dans nos services diplomatiques.
Je pense a Robert Assaraf, fondateur du Centre National de Recherche sur les Juifs du Maroc, au philosophe Daniel
Sibony, au Professeur Claude Sultan, au Professeur Joseph Tedghi, au Professeur Georgette Choukroun, et au
sociologue Arrik Delouya d’origine de Marrakech.

Je voudrais terminer mes mots par un verset coranique

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

37 sur 106

« Et ne disputez, que de la plus belle facon avec les gens du Livre », Coran 29,46 ; c’est ce que nous essayons de faire,
et Dieu nous dirige vers le droit chemin.

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

Options: Répondre a ce Message - Reépondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: darlett (IP enregistre)
Date: 12 novembre 2007 : 07:29

Sahtannn Arrik, cela ressemble a la paracha ha hodesh que tu alignes ici !

Felicitations cher ami et succes dans votre entreprise colossale !

Options: Répondre a ce Message + Répondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: Oiknine Léon (IP enregistre)
Date: 12 novembre 2007 : 09:24

est ce le retour a DARNNA de mon grand ami, le Docteur Arrik DELOUYA ?

Barouk haba et j'espere que I'on te gardera parmi nous. Sans vouloir te le reprocher, je t'ai envoyé cher ami plusieurs
E'mail pour demander ton retour, pour ne pas dire I'exiger.

Un petit mot de ta part pour saluer ton retour

Je t'embrasse mon cher Arrik

Free Image Hosting at www.ImageShack.us

Léon

Options: Reépondre a ce Message - Reépondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: Arrik (IP enregistre)
Date: 12 novembre 2007 : 17:19

Séjour de travail d'Arrik Delouya a Marrakech 7- 11 Novembre 2007

Etaient présents:

1 Arrik Delouya Président de I'association "Permanences du Judaisme Marocain"

2 Jacky Kadoch Président de la Communauté Israélite Marrakech-Essaouira et membre d'honneur de I'association
"Permanences du Judaisme Marocain”

3 Rav Meir-Michel Abitbol, Bibliotheque Sépharade de Jérusalem

4 David Kenan Président de I'association Israélienne des Marrakchis

5 Un profeseur et 8 Doctorants musulmans sur le Judaisme Marocain et la Mémoire Juive notamment: Hassan Majdi,
Doctorant a I'Inlco avec un sujet de these sur les Saints Juifs au Maroc , Prof EICohen de I'Université de Marrakech,
Nadia Ziani, Abderrahim Baimik....

6 La communauté Israélite de Marrakech et Jacques Onona de Londres, président de la communauté juive de GB,
Jacques Benisty, Charles Elfassy, David Kadoch, Prosper Kadoch

Buts de la Mission:

1 Rencontrer des doctorants musulmans du Maroc qui travillent sur la mémoire juive marocaine

2 Voir I'état des lieux au cimetiére des travaux de restauration de pierres tombales entreprise par Jacky Kadoch et
étudier la requinque des autres tombes

3 Voir les travaux entrepris et ceux qui devraont suivre dans la synagogue Slat El Azama, premiére synagogue
construite en 1492 au Mellah de Marrakech

4 Entreprendre une coopération sur le terrain avec le Rav Meir Michel Abitbol au sujet de la bibliothéque juive
marocaine et sépharade

5 Préparer le collogue et la voyage de Mai 2008 de I'association "Permanences du Judaisme Marocain"

6 Se joindre a I'événement de David Kenan (congrés des juifs de Marrakech)

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

38 sur 106

7 Participer a la Hazkarah de Mme Bittoun et y rencontrer la communauté Israélite locale

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

Options: Répondre a ce Message + Répondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain

Posté par: Arrik (IP enregistre)

Date: 12 novembre 2007 : 17:23

S'lut Léon

Jespére que tu vas bien

Uniguement dans cette rubrique pour le sauvetage de notre patrimoine juif du Maroc

J'ai peu de temps de libre

Mais je vis entre Marrakech, Paris, le Rajasthan Indien et Tel-Aviv, toujours mettant en place projet apres projet

Salut et Shalom a Darnna, merci a Darlett d'avoir permis cette rubrique uniquement pour son objet

Arrik

Options: Répondre a ce Message - Répondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: Arrik (IP enregistre)

Date: 12 novembre 2007 : 17:27
Ahlan Darlett

Merci pour ce souhait qui va droit au coeur de tous les membres de Darnna

Pour que le patrimoine judéo-marocain puisse étre sauvé et conservé par nos amis musulmans dont la tache de
"gardien” de nos cultes juifs et de notre passé judaique deux fois millénaire au Maroc.

Arrik

Options: Répondre a ce Message « Répondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: Arrik (IP enregistre)
Date: 12 novembre 2007 : 17:33

Source: Le matin
Posté par Palox le 22/11/2006 18:01:16 Articles du méme auteur

Une belle exposition a Casablanca de photos anciennes en noir et blanc. Du temps ou juifs et musulmans coexistaient
en toute paix au Maroc des années 60, deux photographes, caméra en mains, procédérent a une chasse aux clichés
éperdue, pour capturer ces moments et les figer a jamais.

D'une rare beauté, quelques-unes de ces photos, en noir et blanc, ornent aujourd'hui les cimaises du musée du
Judaisme marocain de Casablanca. Et c'est avec cette quarantaine d'ceuvres, réunies sous le titre de «Vie et visages :
juifs de Casa, il y a 50 ans», que la fondation du patrimoine culturel judéo - marocain a choisi d'inaugurer sa saison
au dit musée. Une tache ardue que celle de sélectionner les heureuses photos «élues» qui se donnent a voir.

Chacune d'elles a une histoire et une place de choix dans les cours de Claude Sitbon et Gabriel Axel Soussan,
photographes de talent.

Apres avoir fait le tour de Paris, Amsterdam et Bruxelles, les photos retrouvent leurs origines et les artistes leur terre
d'inspiration.

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

39 sur 106

«Nous avons décidé d'en faire don a ce musée magnifique aussi bien sur le plan architectural que celui du contenu.
Ces photographies sont un complément naturel a tous les objets de culte qui donnent un apercu de ce qu'a été la vie
culturelle et spirituelle juive au Maroc», révéle G-A Soussan.

Epousant parfaitement I'espace d'exposition, elles lui apportent une dimension humaine et un souffle de fraicheur qui
font ressortir avec tendresse cette espéce de familiarité entre les deux confessions.

«Si on "entre" dans les photographies, on se rend compte que les personnages sont complétement semblables. On sait
en méme temps qui est musulman et qui est juif. Les deux appartiennent a la méme terre, ont les mémes gestes, la
méme proximité », explique Soussan dans un élan poétique.

Des visages avec des regards différents, des gestes, des métiers, des costumes et des traditions ont été capturés pour
la valeur esthétique qu'ils représentaient. Aujourd'hui, ils acquiérent une valeur de mémoire. Claude Sitbon et Gabriel
Axel Soussan ont bien fait de sortir de 'ombre cette collection de photos qui a assez sommeillé dans les tiroirs.

En attendant le jour ou elles seront répertoriées dans un livre qui verra probablement le jour aux Etats-Unis, elles
feront le bonheur des visiteurs du musée de Casablanca. Les deux artistes promettent d'ores et déja de les compléter
avec d'autres images et d'autres regards.

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

Options: Répondre a ce Message - Répondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: Arrik (IP enregistre)
Date: 12 novembre 2007 : 17:34

In Le Journal Hebdo. Com

Photo ethnographique: Tranches de vie juives

Le Musée du judaisme marocain présente, jusqu’au 31 janvier, une collection de photos sur les Casablancais juifs
dans les années 1960.«Béret, feutre et casquettes, on ne marchait pas nu-téte», «Si jeune et si savant !», «Un Juif, un
Musulman et quelques cageots de légumes», «Que ferait-il sans elle ?»...

Les 34 photos exposées au Musée du judaisme marocain sont éloquentes, tout autant que leurs titres. Portraits,
scénes de rue, cérémonies a la synagogue, elles racontent, avec les nuances émouvantes du noir et blanc, ce qu’a été
la vie de la communauté juive de Casablanca dans les années 1960.

Les deux photographes, Claude Sitbon et Gabriel-Axel Soussan, sont deux enfants de la ville. <Deux copains, fous de
photo et du Maroc», se souvient ce dernier, évoquant la mémoire de son ami et mentor. Claude Sitbon, né en 1929,
était pédiatre a Casablanca avant de partir pour Paris ou il est décédé en 1995. Gabriel-Axel Soussan, né en 1938, est
parti lui aussi pour Paris. Ces photos, fruit de leurs recherches communes, méme si chacune est signée de son auteur,
sont pour lui «un acte de mémoire et un témoignage sur la communauté juive du Maroc contemporain». L’exposition a
circulé a New York, Bruxelles, Amsterdam et Londres, et partira bientdt pour Paris, mais il en a fait don au Musée du
judaisme marocain de Casablanca, “le seul musée d’art juif dans le monde arabe”, insiste la conservatrice Zhor Rehihil,
une des premiéres Marocaines musulmanes a avoir travaillé sur la communauté juive. «Ces photos viennent compléter
la collection du musée, qui est surtout ethnographique et présente le patrimoine marocain dans sa composante juive,
surtout a travers des objets de culte, des costumes, des bijoux», précise-t-elle.

Témoignage

Et c’est a cette dimension de témoignage que tient la valeur de ces photos. Pourtant, leur valeur esthétique est
indéniable, par la beauté de leur construction et I’émotion qu’elles dégagent. Le Dr. Claude Sitbon était attentif aux
visages en ce qu’ils refletent la spiritualité des gens, il s’attachait a saisir les individus dans leur activité quotidienne.
Cette sensibilité, il I'a également développée dans le Marais a Paris, notamment rue des Rosiers. «Si jeune et si savant»
montre un jeune étudiant abimé dans I'étude de la Thora ; “Sa lumiére est en lui-méme” présente le visage pamé et
couvert de rides d’un vieillard a la barbe chenue. Gabriel-Axel Soussan, lui aussi, aimait particulierement faire des
portraits pour ce qu’ils révélent de la nature humaine. Sa photo “Quatre femmes, quatre générations” lui a d’ailleurs
valu le grand Prix international Nikon. Un tableau de famille dans la synagogue de la rue Lusitania, ou quatre femmes,
de 'aieule a la jeune fille, posent a la maniére des tableaux du XVllleme siécle autour d’une tenture de velours brodée
au fil d’or de caracteres hébreux.

Si 'on est toujours sensible a I’esthétique qui émane de ces photos, le temps qui a passé et les bouleversements qu’a

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

40 sur 106

connus la société marocaine ces cinquante derniéres années nous ameénent a les regarder avec I’émotion qu’on
ressent face a un témoignage d’un passé, certes proche, mais révolu. Il n’est pourtant pas loin le temps ou, dans les
années 1960, plus précisément entre 1963 et 1965, les photographes ont opéré, “un Casablancais sur cing ou six
était juif”’, comme le souligne Simon Lévy, secrétaire général de la Fondation du patrimoine culturel judéo-marocain et
directeur du musée, qui dénombre entre 75 000 et 80 000 Casablancais juifs. Cette communauté était a I'image de la
ville, illustrant toutes les classes sociales, du bourgeois jusqu’au mendiant : «ll y avait un grand sous-prolétariat, des
chémeurs, méme des putes et des voleurs... D’ailleurs, il y avait beaucoup d’institutions de charité qui s’étaient
développées pour faire face a la pauvreté. Ceux qui allaient a I’école parlaient frangais, les autres parlaient ’arabe
marocain avec quelques particularités». A ce sujet, on trouve dans le musée une affiche signée du militant nationaliste
marocain juif Azouz Cohen qui appelle en 1931 ses coréligionnaires a ne pas négliger I'apprentissage de I'arabe : «Le
Maroc qui vous a vu naitre et auquel vous rattachent tant de liens a pour langue officielle I’ARABE. C’est non
seulement la langue officielle mais c’est aussi la langue de vos péres ; c’est la langue véhiculaire de tant de nos
compatriotes». Et de demander I’adjonction de professeurs d’arabe dans les écoles franco-israélites et I’attribution de
bourses pour les étudiants brillants. Comme les autres Casablancais, «les Juifs venaient de toutes les villes du Maroc»,
rappelle Simon Lévy. Zhor Rehihil explique que dans les quartiers qu’ils occupaient, on désignait «la maison des
Chleuh, des Souassa, des Aarobi, des Doukkala, des Fassis, des Jbala...». lls occupaient les rues autour de la place
Verdun (rue Lacépéde, rue Lusitania), le mellah a Bab Marrakech (rue des Anglais). «On appelait mellah, a tort, toute
I’ancienne médina alors qu’elle n’était pas entierement le mellah, qu’il y avait des rues mélangées», se souvient Simon
Lévy. Le premier habitat moderne occupé par la communauté juive a été le quartier d’El Hank.

Derniers clichés

C’est vers cette communauté variée et multiple que Claude Sitbon et Gabriel-Axel Soussan ont tourné leurs objectifs.
D’abord intéressés par le «judaisme du petit peuple», celui des artisans, des petits vendeurs, ils ont aussi saisi
quelques bourgeois, surtout dans les cérémonies religieuses et les mariages a la synagogue. «On avait une triple
préoccupation», explique le photographe : «une préoccupation humaines car il y avait une humanité trés belle a
regarder et a photographier». Et a voir ce marchand d’épices vétu de guenilles, ce joueur de dames, cette femme
d’age mir posant dans sa keswa lkbira, sa tenue de mariée dans laquelle elle avait recu la cérémonie du henné, ou
encore le tenancier de bouiboui annongant le menu de Yom Kippour sur une ardoise marquée Pepsi-Cola, on veut bien
le croire. «L’exposition est trés expressive», insiste Simon Lévy. «Elle montre des vétements qu’on ne voit plus, comme
les djellabas noires ou les fichus». «Notre seconde préoccupation était politique», poursuit Gabriel-Axel Soussan.
«Nous avions sous les yeux la cohabitation des juifs et des musulmans. lls travaillaient ensemble, se touchaient,
échangeaient...», tels ces deux propriétaires d’'une méme échoppe de légumes. «Si on entre dans les photographies,
on se rend compte que les personnages sont complétement semblables. On sait en méme temps qui est musulman et
qui est juif. Les deux appartiennent a la méme terre, ont les mémes gestes, la méme proximité». Il y avait enfin un
intérét pour la spiritualité, montrée dans son aspect esthétique : la forét de kissane, les bourgeoises en grande toilette
réunies a la synagogue pour un mariage... Une spiritualité «proche de celle des musulmans, avec les hiloulat,
équivalents des marabouts». Une tres belle photo montre un musulman entretenant la tombe d’un saint juif.

Ces photos sont parmi les derniéres de cette union des Casablancais quelle que soit leur confession. «Deux a trois ans
plus tard, vers 1964-1965, beaucoup sont partis. Ca s’est accéléré apres la guerre des Six Jours», explique Simon
Lévy. Gabriel-Axel Soussan, lui, insiste sur «le départ messianique, aprés la création de I'Etat d’Israél, renforcé par les
tensions au Proche-Orient». Zhor Rehihil, elle, souligne le fait que les premiers a partir étaient les classes pauvres...

Cette exposition est rendue vraiment nécessaire car cette image du passé casablancais est un important enjeu de
mémoire et d’identité, pas seulement pour les quelque 2000 Casablancais juifs qui sont restés mais pour tous les
Marocains.

Kenza Sefrioui

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

Options: Reépondre a ce Message - Reépondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: Arrik (IP enregistre)
Date: 12 novembre 2007 : 17:36

Maroc: "Vie et visages - Juifs de Casablanca, il y a 50 ans"
[fr.allafrica.com]
[www.liberation.press.ma]

[www.google.fr]

Une exposition de photographies du milieu des années 60 de Gabriel Axel Soussan
AllAfrica.com

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

41 sur 106

Libération (Casablanca)
22 Novembre 2006 Publié sur le web le 22 Novembre 2006 d’Antony Drugeon

C'est le seul musée de ce genre dans le monde arabe. Déja tout un symbole. Le Musée du judaisme marocain abrite de
surcroit actuellement une exposition de photographies du milieu des années 60, ou les portraits en noir et blanc de
Juifs marocains témoignent d'un age pas trés éloigné, ol Juifs et Arabes vivaient non cote a c6te, mais ensemble. Ainsi
cette photo, saisissante, de deux Marocains épluchant ensemble des Iégumes, vaut tous les plaidoyers contre le
racisme.

Car la volonté des deux photographes, Claude Sitbon, décédé, a qui I'exposition rend hommage, et Gabriel Axel
Soussan, est de témoigner que la violence et I'incompréhension ne sont pas des fatalités. M. Soussan rappelle ainsi
avoir été, a Gaza, alternativement, traité d'agent de I'OLP et du Mossad pour photographier la réalité, tout simplement.
La neutralité devient certes difficile dans les périodes de trouble, mais cette exposition demeure comme le témoin
inflexible de la marocanité des Juifs du Royaume : bien s{rr parce que les ressemblances tant vestimentaires que
culturelles (le Juif mangeant sans fourchette, avec du pain et ses doigts) ressortent régulierement.

De fagon anodine, une photographie démonte le mythe du Juif richissime, un cul terreux vétu de loques souriant a
I'objectif. Mais il ne s'agit pas de taire les différences, au contraire : mais la différence, photographiée, intitulée, se
démystifie. Le photographe souligne I'importance du couvre-chef chez quatre Juifs.

Ou nous invite dans le recueillement d'une synagogue. Autant de moyens pour démystifier la judaité, et rappeler que
la paix est possible.

Car Gabriel Axel Soussan avoue que I'enjeu du message est autant de prouver aux Marocains que Juifs et Arabes
peuvent coexister sans probléme, que d'apporter ce message aux Palestiniens et aux Israéliens. D'ailleurs, cette
exposition a déja fait le tour du monde : Amsterdam, New York, Paris, Londres. Pour ce retour aux sources au Maroc,
ces clichés méritent bien un accueil chaleureux.

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

Options: Répondre a ce Message « Répondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: Arrik (IP enregistre)
Date: 12 novembre 2007 : 17:38

Musée national des bijoux : Le fruit d'une fructueuse coopération culturelle ibéro-marocaine (12/13/2006)
[www.albayane.ma]

Le projet d'aménagement et de rénovation du musée des Oudayas en Musée National des Bijoux a été réalisé en
collaboration avec la Junta de Andalucia dans le cadre de la coopération culturelle.
Albayane

Salle V

La bijouterie marocaine est caractérisée par sa richesse en styles, en variantes a |'intérieur d'un méme style, et en
nuances entre ces derniéres. Les ensembles exposés dans cet espace sont représentatifs des principaux styles citadins
et ruraux des différentes régions : Rabat, Fés, Meknes, Tétouan, Marrakech, Essaouira, I'Anti-Atlas et le Sahara.

La répartition et I'ordonnance des parures d'une facon générale, obéissent plutot aux espaces de port du bijou
qu'aux centres de production. En effet, un grand centre de production tel que Marrakech ou Essaouira peut produire
différents styles. Des espaces d'usage peuvent renfermer plusieurs petits ateliers locaux qui génerent des variantes
locales. A titre d'exemple, certaines tribus du versant occidental du Haut Atlas (Fetouaka, Ghoujdama, Glaoua, etcS)
slapprovisionnaient autrefois a Marrakech et a Demnate ou encore a Sidi Rahal ou bien achetaient des bijoux aux
artisans juifs vivant dans les vallées de la région.

Par ailleurs, la présence de nombreux groupes ethniques dans certaines régions -versant sud de I'Atlas et oasis (Jbel
Bani, vallées du Draa et du Dades)- confére a ces derniéres un grand nombre de styles.

Les styles et les variantes se distinguent aussi par la matiére utilisée (argent, nielle, émail, corail etcd), les techniques
mises en 'uvre (moulage, ciselure, émaillage etcS), les motifs figurés, les formes des éléments constituant le bijou
(sphéres, plaquettes triangulaires, pieces de monnaie, fibules ovales, pendentifs cruciformes etcS) et par I'agencement
de ces derniers, selon un ordre donné : horizontal (Zayane), vertical (Ait Seghrouchen), etcS

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

42 sur 106

Il est a signaler que certains centres de production ne produisent pas seulement pour eux-mémes mais surtout pour
les tribus environnantes dont ils sont des chefs-lieux : ainsi, les bijoutiers d'Essaouira réalisent des bijoux filigranés
non seulement pour les citadines de cette ville mais aussi pour les femmes des tribus voisines telle celle de Haha. De
méme, les artisans de Marrakech produisent aussi bien des fourreaux de sabres citadins que des poignards destinés a
compléter la parure des hommes de différentes tribus du Haut Atlas Occidental telles Messioua, Ourika, etc... Certains
spécimens sont présentés dans |'espace réservé aux bijoux masculins.

Diversités régionales

1- Laville de Fes

La ville de Fes constitue un centre de production artisanale ou la bijouterie occupe une place de choix. Les bijoutiers y
pratiquent des techniques variées avec diverses matieres. Toutefois, I'or est le matériau le plus utilisé. Les techniques
de fabrication et de décoration les plus répandues sont la dorure, I'ajouré, le découpage, le repoussage, le sertissage
et la ciselure. L'ensemble pariétal de la femme de Fés se compose des éléments suivants : un diadéme en or orné de
pierreries (Taj), un frontal de perles et de pierres vertes (Khit Errih), des garnitures de tempes (Zrair), des réseaux
perlés (Nouachat), des bandes de tissu brodées d'or, un plastron étagé de perles blanches et des boules de perles
vertes et de soie.

2- La Ville de la Meknés

Utilisant les procédés techniques des centres urbains, Meknés se distingue cependant par I'emploi d'un émail bleu
cobalt qui donne un éclat particulier aux bijoux de cette ville, sans oublier la technique décorative du sertissage de
pierres précieuses, semi-précieuses ou de simple verroterie qu'on introduit dans le métal du bijou.

Al Bayane, 119, Bd Emile Zola, 8 étage - B.P. : 13152. Casablanca - Maroc.
Tél: (212) 2 30 78 82 / 30 76 66 Fax: (212) 2 30 80 80
Copyright Casanet 1999. All rights reserved.

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

Options: Répondre a ce Message + Répondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: GOGOL (IP enregistre)
Date: 12 novembre 2007 : 21:08

Citation:

Arrik
Mohamed V pourrait devenir "Juste des Nations"
[www.desinfos.com]

dimanche 22 juillet 2007

Yediot Aharonot: Les dirigeants de la Communauté juive marocaine oeuvrent actuellement auprés du Yad Vashem
afin que le défunt roi du Maroc Mohamed V puisse recevoir a titre posthume le titre de "Juste des Nations", en
reconnaissance de son action pour la protection des juifs marocains durant la Shoah.

Cette initiative jouit du soutien du nouveau Président de I'Etat Shimon Peres. On estime que l'attribution de ce titre
honorifique au grand-pére de I'actuel souverain Mohamed VI pourrait avoir des répercussions positives dans les
relations entre Israél et le Maroc.

En début de semaine, le président de la Communauté juive marocaine Serge Berdugo, et le conseiller du roi, André
Azoulay ont participé a Jérusalem a la cérémonie d'intronisation de Shimon Peres et avant hier, Serge Berdugo a
rencontré Peres et a obtenu son soutien.

Cher Arrik
Tout dabord kol hakavod -chapeau -pour ce colossal travail .Je suis en recherche cela fait 10 ans et je n'arrive pas a
trouver aucune reference concernant ce qu'on raconte a ce sujet :

"Durant la Shoah, le roi Mohamed V avait refusé d'imposer a ses sujets juifs les lois raciales du gouvernement de Vichy
et avait repoussé fermement les demandes du gouvernement frangais de rassembler les juifs marocains et de les lui
livrer."

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

43 sur 106

Regarde si tu peux me procurer quelques references STP
Merci

Gogol-lgal

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

Options: Répondre a ce Message - Répondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: Oiknine Léon (IP enregistre)
Date: 12 novembre 2007 : 22:24

Tres heureux mon cher ARRIk d'avoir de tes nouvelles
A bientot

Léon

Options: Répondre a ce Message - Reépondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: Arrik (IP enregistre)
Date: 14 novembre 2007 : 22:58

Mémoire du Judaisme Marocain: Coopération scientifique et sur le terrain
Note d’opportunité Par Arrik Delouya

Lors de mon récent séjour a Marrakech de la semaine passée (7-9 Novembre 2007) , j'ai rencontré 8 doctorants
Marocains d’obédience musulmane en « tourisme » qui ont a coeur de travailler avec nous la mémoire des Juifs du
Maroc et notamment du Sud (Tous issus de Marrakech et Demnate). Ces 8 sujets de thése sont en cours de Rédaction
sous la tutelle du « coach » & professeur Abdelmajid EICohen de I’'Université Cadi Ayyad de Marrakech.

La Mémoire du Judaisme Marocain ne sera plus occultée et cette destinée est confiée a nos amis chercheurs et
thésards du Maroc dont la coopération scientifique et sur le terrain a regu I’aval des intéressés, de leur communauté
majoritaire et de la trés réduite communauté Juive de Marrakech : travail de partage dans le cadre de la coexistence
pacifique entre Juifs et Musulmans a partir de '’exemple du Maroc

La proposition d’Arrik Delouya et de Jacky Kadoch représentant I’Association « Permanences du Judaisme Marocain par
I’action humanitaire» a été de demander a ces doctorants de se joindre au Centre de Recherches le CREA / Centre de
Recherches sur les Etudes Appliquées au Judaisme Marocain et a son sauvetage, Initié par I’Association Francaise «
Permanences du Judaisme Marocain par I’action humanitaire» dans le but de mieux réussir les colloques en cours, les
publications scientifiques, I’encadrement des doctorants...

L’accord est donné !

Des réunions de 3 jours sont prévues a Paris pour courant Décembre 2007 afin de présenter aux chercheurs
Marocains nos amis de I’Association, nos chercheurs et professeurs d’Universités (INLCO, Paris 8 notamment), la
Bibliotheque de I’AIU / Alliance Israélite Universelle, et d’autres.

Il faut rappeler que le CREA ayant obtenu un accord de collaboration et de tutorat du Prof et Directeur Ephraim
Riveline (1) de I'Université Paris 8 Vincennes Saint-Denis Mention: Etudes juives et hébraiques, les recherches
doctorales seront alors facilitées et auront un cadre scientifique et « académique ». L’encadrement et le « coaching »
auront une légitimité assurée par des professeurs et chercheurs du CREA.

Garanties Scientifiques :
E. Riveline est également
- Habilité(e) a diriger des recherches

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

44 sur 106

. Professeur des universités (PR) -

- UFR 5 : Langues, Littératures et Civilisations Etrangéres / Langues Etrangéres

- Appliquées

Discipline: Langues et littératures arabes, chinoises, japonaises, hébraiques Etudes Juives et Hébraiques
[dr.education.fr:8080]

Il est enfin responsable de I’Equipe d’accueil doctoral & Equipe (Unité) de recherche EA 2303 (Universite Paris 8 2 rue
de la Liberté 93526 Saint-Denis Cedex 2 Rue de la Liberté 93526 Saint-Denis Cedex France)

E. Riveline a passé des avec des institutions européennes et internationales dont notammment le 12 avec notre
association:

. Institut Européen d’Etudes Juives Elie Wiesel

. Institute for Research of the Jewish Press & Communications - Tel-Aviv University

. Accords Erasmus/Socrates

. EPHE 4e ET 5e section

. Université de Lille 3

. Institut Européen d’Etudes Juives Elie Wiesel

. L'Institute of Research of Jewish Press - Université de Tel-Aviv (Israél) : Echange d’enseignants et de chercheurs,
publications communes. (la revue KESHER).

8. Univrsity of Central Florida (USA) - Judaic Studies program : échange d’enseignants - chercheurs et publications
communes dans le domaine de la Haskala (Lumiéres juives).

9. Institut Nationale d’Histoire juive (ZIH) de Varsovie.

10. Projet de la Genizah du Caire avec I'A.1.U. et le Musée d'Art et d'Histoire du Judaisme L'Institut de Recherche et
d'Histoire des textes, Section Hébraique (CNRS)

11. Union Hébraique Mondiale-Jérusalem: comité scientifique : Co organisation d’'une Conférence Internationale
annuelle, recherche commune (la revue REEH) et coéditions (avec les éditions Suger)

12. Le Centre de Recherches sur les Etudes Appliquées au Judaisme Marocain / CREA, initié par les chercheurs de
I’association francaise «Permanences du Judaisme Marocain » dans le but majeur concerne le sauvetage du patrimoine
de ce judaisme en réalisant colloques, publications scientifiques, encadrement des doctorants...

N O v W N =

Autres Collaborations nationales et internationales :

Le Centre de Recherche sur le Judaisme Marocain (CRJM) Responsable : M. Abitbol

Institut Ben-Zvi I’'Université Hébraique dé Jérusalem

Université de Bar-llan, Haifa, Tel-Aviv, Ben Gurion (Israél)

Université de Californie Irvine (UCI) (USA)

Université Mohamed 1er d'Oujda (Maroc)

Univrsity College (London) UCL

Association Internationale des Etudes et des Recherches sur I'Information et la Communication : section histoire

Coopération heureuse
Affaire a suivre

Paris le 14 Novembre 2007
Arrik Delouya

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

Options: Répondre a ce Message + Répondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: Arrik (IP enregistre)
Date: 14 novembre 2007 : 23:04

Citation:

GoGgoL
Citation:

Arrik
Mohamed V pourrait devenir "Juste des Nations"
[www.desinfos.com]

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

dimanche 22 juillet 2007

dans les relations entre Israél et le Maroc.

Berdugo a rencontré Peres et a obtenu son soutien.

Yediot Aharonot: Les dirigeants de la Communauté juive marocaine oeuvrent actuellement aupres du Yad
Vashem afin que le défunt roi du Maroc Mohamed V puisse recevoir a titre posthume le titre de "Juste des
Nations", en reconnaissance de son action pour la protection des juifs marocains durant la Shoah.

Cette initiative jouit du soutien du nouveau Président de I'Etat Shimon Peres. On estime que l'attribution de ce

titre honorifique au grand-pere de I'actuel souverain Mohamed VI pourrait avoir des répercussions positives

En début de semaine, le président de la Communauté juive marocaine Serge Berdugo, et le conseiller du roi,
André Azoulay ont participé a Jérusalem a la cérémonie d'intronisation de Shimon Peres et avant hier, Serge

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

Cher Arrik

les lui livrer."

Regarde si tu peux me procurer quelques references STP

Merci

Tout dabord kol hakavod -chapeau -pour ce colossal travail .Je suis en recherche cela fait 10 ans et je n'arrive pas
a trouver aucune reference concernant ce qu'on raconte a ce sujet :

"Durant la Shoah, le roi Mohamed V avait refusé d'imposer a ses sujets juifs les lois raciales du gouvernement de
Vichy et avait repoussé fermement les demandes du gouvernement francais de rassembler les juifs marocains et de

Mon Cher lgal

Merci pour ton message sympa.
Bise et amitiés

Arrik

Options: Reépondre a ce Message - Répondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: Arrik (IP enregistre)
Date: 14 novembre 2007 : 23:06

Citation:

Oiknine Léon
Tres heureux mon cher ARRIk d'avoir de tes nouvelles
A bientot

Salut léon

Heureux aussi de te lire
Bien a toi

Arrik

Options: Reépondre a ce Message - Répondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: lionel (IP enregistre)
Date: 15 novembre 2007 : 01:09

Citation:

45 sur 106

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De... http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

Arrik
Citation:

Oiknine Léon
Tres heureux mon cher ARRIk d'avoir de tes nouvelles
A bientot

Salut léon

Heureux aussi de te lire
Bien a toi

Arrik

Arrikooooooo ! Amigooooo! qu'est ce que tu fous 13, vieux cachottier ??

Options: Répondre a ce Message + Répondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: Arrik (IP enregistre)
Date: 15 novembre 2007 : 16:42

ici y'a pas de gonzezes mais uniquement de I'ésotérisme, d'ou ta surprise mais comme je travaille de plus en plus avec
des doctorants marocains sur le sauvetage du "patrimoine juif du Maroc" et "la mémoire", ces chercheurs d'obédience
musulmane que je coache ont fait la demande de se rapprocher de sites intéressants. Tu comprendras maintenant
aisément pourquoi j'ai accepté avec plaisir a la demande d'Ariella d'ouvrir cette rubrique au nom de I'"Association que
j'ai créee..

Comment vas-tu autrement mon p'tit gros ? et ta p'tite moitié ? Tu me manques

Allez, on s'fait un resto couscous avec du bon Guerrouane ? Quand tu veux mon poussinet

Bisous d'amitiés a vous deux

Arriko

Options: Répondre a ce Message - Répondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: lionel (IP enregistre)
Date: 15 novembre 2007 : 17:08

Citation:

Arrik

ici y'a pas de gonzezes mais uniquement de I'ésotérisme, d'ou ta surprise mais comme je travaille de plus en plus
avec des doctorants marocains sur le sauvetage du "patrimoine juif du Maroc" et "la mémoire", ces chercheurs
d'obédience musulmane que je coache ont fait la demande de se rapprocher de sites intéressants. Tu comprendras
maintenant aisément pourquoi j'ai accepté avec plaisir a la demande d'Ariella d'ouvrir cette rubrique au nom de

I'Association que j'ai créee..
Comment vas-tu autrement mon p'tit gros ? et ta p'tite moitié ? Tu me manques

Allez, on s'fait un resto couscous avec du bon Guerrouane ? Quand tu veux mon poussinet

Bisous d'amitiés a vous deux

Arriko

la prochaine fois que je vais a Paris, promis ! mais tu crois qu'ils ont du Guerrouane chez Nicolas ?2.... mdrrrrr

46 sur 106 27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

47 sur 106

en tous les cas, sGrement pas de couscous...Faudra qu'on se trouve une autre cantine.
salut vieille branche...chouettes les photos du riad !
bises

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

Options: Répondre a ce Message « Répondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain

Posté par: darlett (IP enregistre)

Date: 15 novembre 2007 : 17:32

Tiens, tiens pour une fois que ce cher Arrik partait sur du serieux, on ne va pas le faire devier, non '@

C'est koi ce "poussinet” et "mon p'tit gros" et tout ce qui s'en suit ? $%A

Arriko, tu es venu pour du serieux cette fois ! Te laisse pas entrainer ainsi par des voyous dans la mauvaise voie <*A#

Options: Répondre a ce Message + Répondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: lionel (IP enregistre)
Date: 15 novembre 2007 : 17:58

Citation:

darlett
Tiens, tiens pour une fois que ce cher Arrik partait sur du serieux, on ne va pas le faire devier, non '@
C'est koi ce "poussinet” et "mon p'tit gros" et tout ce qui s'en suit ? $%A

Arriko, tu es venu pour du serieux cette fois ! Te laisse pas entrainer ainsi par des voyous dans la mauvaise voie
<FA#

Il a toujours eu des mots affectueux pour moi mais je me méfie ! chaque fois qu'on va au restaurant ensemble, il
pousse la porte le premier....mdr !

Options: Reépondre a ce Message - Répondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: darlett (IP enregistre)
Date: 15 novembre 2007 : 18:07

mais en sortant, il sort en premier, il compte sur son poussinet pour regler le couscous !()_

Options: Reépondre a ce Message - Répondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: lionel (IP enregistre)
Date: 15 novembre 2007 : 18:50

Non, la il est loin d'étre radin. Nous avons diné plusieurs fois ensemble a Paris, et il n'a pas hésité a m'inviter quand il
en a eu l'occasion...il sait vivre, notre Arrikoooo !

Options: Répondre a ce Message + Répondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: kirstine (IP enregistre)

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

48 sur 106

Date: 15 novembre 2007 : 22:55

Bonsoir Arrik........ heureuse de te retrouver ici!! Je vois que tu as déja eu le temps de mettre un torrent

d'informations!!! Toujours aussi occupé et plein d'initiatives! Bravo!!!

Bisou amical......:-)

Laila

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

Options: Répondre a ce Message - Répondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: Arrik (IP enregistre)
Date: 16 novembre 2007 : 21:12

Darlett,coucou
Baraka mel mzah, restons sérieux et rigoureux bien slir mais mon poussinet est sacré, cette fois-ci je I'entraine au
resto "Oriental Feeling", véritable resto marocain aux tagines a se rouler par terre et au couscous au pur délice et le
Guerouane en prime. La danseuse orientale est prévue le Vendredi et Samedi soir. On fera la féte bien s(ir ! Ouakha
Lionel et Laila!

Bonsoir et bisous a Ariella et a Laila

Mon shalom amical a Lionel

Options: Répondre a ce Message - Reépondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: Arrik (IP enregistre)
Date: 16 novembre 2007 : 21:14

Citation:

kirstine

Bonsoir Arrik........ heureuse de te retrouver ici!! Je vois que tu as déja eu le temps de mettre un torrent
d'informations!!! Toujours aussi occupé et plein d'initiatives! Bravo!!!

Bisou amical......:-)

Bisou amical a toi aussi chére Laila
La vie est belle ici, au chaud a Paris (chauffage en route a la maison et aux bureaux), et avec la chaleur de Marrakech,
inégalée, la semaine passée j'y étais (32°).

Options: Répondre a ce Message « Répondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: Arrik (IP enregistre)
Date: 16 novembre 2007 : 21:16

Citation:

lionel
Non, la il est loin d'étre radin. Nous avons diné plusieurs fois ensemble a Paris, et il n'a pas hésité a m'inviter
quand il en a eu I'occasion...il sait vivre, notre Arrikoooo !

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De... http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

cette fois-ci je t'entraine au resto "Oriental Feeling", a Bercy expo (POPB face au novotel-Mercure, M° Bercy) véritable
resto marocain aux tagines a se rouler par terre et au couscous au pur délice et le Guerouane en prime. La danseuse
orientale est prévue le Vendredi et Samedi soir. On fera la féte bien sir ! OQuakha Lionel et si tu viens avec Laila j'invite
ma moitié !

Options: Répondre a ce Message « Répondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: darlett (IP enregistre)
Date: 16 novembre 2007 : 21:23

Dis Arrik, c'est toi maintenant qui devergondes Lionel pour le prendre a ce "Oriental Feeling" ? et en plus tu lui fais
ramener sa moitie ?

Options: Répondre a ce Message + Répondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: darlett (IP enregistre)
Date: 16 novembre 2007 : 21:30

Une chose est certaine c'est que tu as oublie comment placer les photos (=) ! Thanks god :clap:

pourkoi il bouge pas comme sur la photo ?

Options: Répondre a ce Message + Répondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: Arrik (IP enregistre)
Date: 17 novembre 2007 : 18:48

Citation:

darlett
Dis Arrik, c'est toi maintenant qui devergondes Lionel pour le prendre a ce "Oriental Feeling" ? et en plus tu lui fais
ramener sa moitie ?

Aiwa, déguster un tagine agneau olives citron autour d'un beau trés large plateau (la seneyia) en cuivre et allonger sur
un sofa en musique ne fait de mal a personne, yallah, viens avec nous baroukh habaa

Options: Reépondre a ce Message - Répondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: Arrik (IP enregistre)
Date: 17 novembre 2007 : 18:50

Citation:

darlett
Une chose est certaine c'est que tu as oublie comment placer les photos e ! Thanks god :clap:

pourkoi il bouge pas comme sur la photo ?

C'est vrai que j'ai oublié de placer les photos et comme je cours aprés le temps en ce moment, ce sera un suicide pour
ton site si je devais te poser toutes photos de I'Andalousie que j'ai en réserve avec celles de Marrakech !

Options: Répondre a ce Message « Répondre en citant ce Message

49 sur 106 27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

50 sur 106

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: Arrik (IP enregistre)
Date: 20 novembre 2007 : 03:27

Citation:

Arrik
Citation:

Arrik
Citation:

darlett
Une chose est certaine c'est que tu as oublie comment placer les photos & I Thanks god :clap:

pourkoi il bouge pas comme sur la photo ?

C'est vrai que j'ai oublié de placer les photos et comme je cours apreés le temps en ce moment, ce sera un
suicide pour ton site si je devais te poser toutes photos de I'Andalousie que j'ai en réserve avec celles de
Marrakech !

Pourkoua il bouge pas yal hbila ? Parce que le hal skhoune
Capito daba ? ou alors parce qu'il est mort, tih lo mazalo

Options: Répondre a ce Message + Répondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: darlett (IP enregistre)
Date: 20 novembre 2007 : 03:33

matshik ehad !

Passes un peu tes secrets pour qu'on le voit comme il faut !

Options: Reépondre a ce Message - Reépondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: Arrik (IP enregistre)
Date: 21 novembre 2007 : 14:54

Bonjour a tous,

J’ai ’lhonneur de vous annoncer que Mme Claude Beau, présidente de I’Association Mission Possible
(www.missionpossible.asso.fr) fait partie des 10 finalistes du Grand Prix des Femmes Formidables, organisé par le
magazine « Femme Actuelle ». Alors, si vous pensez que Mme Claude Beau est une « Femme Formidable » je vous
invite a la soutenir, en votant du 19 au 25 novembre 2007.

Pour apporter votre soutien a Claude BEAU et a son projet Mission Possible, c’est tres simple :

1) Connectez-vous sur le site : www.femmeactuelle.fr

2) Cliquez sur la rubrique « Actu »

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

51 sur 106

3) Cliquez ensuite sur la mention située au centre de la page web : « Votez pour votre préférée »

4) Cochez a I’'aide de votre souris sur le petit rond situé en haut, a droite de la photo de Mme Beau (Mme Beau est la
8éme candidate) sans oublier de valider votre vote en cliquant en bas sur le bouton rouge « je vote ».

Voila, c’est trés simple et rapide, vous avez jusqu’au dimanche 25 novembre pour voter sans modération alors
n’hésitez pas !!!

Merci encore a tous pour votre soutien.

Morad EL HATTAB
Ecrivian et Philosophe

Co-président d’honneur avec Jacques ATTALI de I’Association Mission Possible.

(Claude Beau est née a Moagador Essaouira, elle est d'obédience juive)

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

Options: Répondre a ce Message « Répondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: Arrik (IP enregistre)
Date: 21 novembre 2007 : 15:04

A propos de la Casa du Museo Casa de Sefarad - Casa de la Memoria de Cordoba (Andalousia)

Invitation parisienne ce Samedi 24 Novembre a 16H00 pour un thé a la menthe pour présenter Jaime Sanchez Casa du
Museo Casa de Sefarad - Casa de la Memoria de Cordoba (Andalousia) a des amis de I’association « permanences du
judaisme marocain »

Arrik

Musée Sefarad

Rosana de Aza Directora

Casa de Sefarad C/ Judios esq. C/ Averroes

14004 Cordoba Espagne

Tel +34 957 421 404

E-mail: memorias@terra.es WebSite: www.casadesefarad.es
Jaime Sanchez Casa E-mail : serfati@terra.es

Options: Répondre a ce Message + Répondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: darlett (IP enregistre)
Date: 22 novembre 2007 : 20:58

Eh hmimo, tu abandonnes I'esoterisme pour te remettre a courir derriere les gonzesses de Missions impossibles ?

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

52 sur 106

Options: Répondre a ce Message - Répondre en citant ce Message

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: suzanne (IP enregistre)
Date: 23 novembre 2007 : 00:22

ah darlett, c'est ici que tu t'eclates de rire?

liberez-le

Options: Répondre a ce Message + Répondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: darlett (IP enregistre)
Date: 23 novembre 2007 : 05:38

Et oui, kes tu veux ! avec Arrik, difficile de rester serieux !

Options: Répondre a ce Message - Répondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: Arrik (IP enregistre)
Date: 24 novembre 2007 : 01:37

Citation:

darlett
Eh hmimo, tu abandonnes I'esoterisme pour te remettre a courir derriere les gonzesses de Missions impossibles ?

Mission Possible, patate !
Nuance.

Enfin, les minettes makaiynss, oualou.
Il s'agit d'intellos d'obédience "psy" et a deux années-lumiere de la drague, rassure bien ton indic mon "poussinet”.

Bien au contraire, cette organisation se veut faire du préventif avant explosion sociale dans les endroits ou l'individu
devient citoyen de seconde zone. Du bon travail, crois-moi !

Yallah, bslama alik,
Neshikot

Arriko

Options: Répondre a ce Message + Répondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: Arrik (IP enregistre)
Date: 24 novembre 2007 : 01:40

Citation:

suzanne
ah darlett, c'est ici que tu t'eclates de rire?

Salut Suzy

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

53 sur 106

Je n'ai méme pas le temps de suivre le forum.
Comme tu vois, je passe de temps en temps sans pouvoir étre fidele.

Dans cette rubrique, j'y ai déposé des éléments sérieux auxquels j'y crois avant tout.

Shabbat Shalom
Bise

Arrik

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

Options: Répondre a ce Message - Répondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: Arrik (IP enregistre)
Date: 24 novembre 2007 : 01:40

Citation:

darlett
Et oui, kes tu veux ! avec Arrik, difficile de rester serieux !

Sérieux oui mon chou, mais je suis aussi rigolo bien souvent !
Arrikooooooooooo

Options: Reépondre a ce Message - Reépondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: Arrik (IP enregistre)
Date: 24 novembre 2007 : 01:44

Citation:

darlett
Eh hmimo, tu abandonnes I'esoterisme pour te remettre a courir derriere les gonzesses de Missions impossibles ?

Darlouch

Voici le WebSite de cette affaire
"Mission Possible"
[missionpossible.asso.fr]

Tu peux y surfer pour comprendre un coup

Bisous et shabbat shalom ou Mevorakh
Arrik

Options: Reépondre a ce Message - Répondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: lionel (IP enregistre)
Date: 24 novembre 2007 : 02:15

Vous étes vraiment sympas, tous autant que vous étes.....

Bisous Darlett, Suzy et Arrikoooooo

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

54 sur 106

Options: Répondre a ce Message - Répondre en citant ce Message

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: Arrik (IP enregistre)
Date: 24 novembre 2007 : 02:28

Citation:

lionel
Vous étes vraiment sympas, tous autant que vous étes.....
Bisous Darlett, Suzy et Arrikoooooo

Mon p'tit Lionel

Alors, On s'fait les 400 coups a I'Oriental Feeling ?

Allez, viens vite qu'on boive du Guerouane en I'honneur de toutes ces belles femmes qui nous aiment

Bisous d'Arriko

Options: Répondre a ce Message + Répondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: Arrik (IP enregistre)
Date: 29 novembre 2007 : 00:14

Khalid Outbih, ami d'Arrik Delouya et Président et fondateur du CEM / Conseil Euro Marocain de Développement de
Coopération et d'Echanges Culturelle est d’origine berbeére. Il est basé a Marseille.

Auteur de « Rencontres & Dialogues » (message de I’entente et du dialogue et métissage arabe, berbere, juif, andalou
occidental et africain) et enfin Auteur de « La Caravane de I’Espoir et de la Paix » (Peintures, photos, objets d’art,
théatre, chants médiévaux, danses, poésie, costumes, colloques, débats, expositions, projections, films, décors, art
culinaire...il aura trouvé dans notre association un terrain d’entente et d’opportunités pour enclencher sa « Caravane »
tout en travaillant la levée de fonds, partie du travail la plus ingrate.

Il vient de signer la mise en scéne d’une Comédie Musicale « Mogador for ever »

Pour votre aide uniquement logistique et matérielle a apporter a Khalid, priére de déposer vos messages sous cette
rubrique

Options: Reépondre a ce Message - Reépondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: Arrik (IP enregistre)
Date: 29 novembre 2007 : 00:18

En présence de Robert Assaraf, I’association des « Permanences du Judaisme Marocain », Jacky Kadoch de Marrakech
et Rosana de Aza fondatrice du Musée Sépharade et de la Mémoire de Cordoue se rencontrent a Paris Samedi soir 1°
Décembre pour sceller un contrat de coopération et préparer ensemble les prochains colloques sur la Mémoire Juive
Marocaine

Options: Reépondre a ce Message - Reépondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: Arrik (IP enregistre)
Date: 29 novembre 2007 : 00:21

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

55 sur 106

Notre trés chére amie et co-fondatrice des « Permanences du Judaisme Marocain » Izza Genini, cinéaste, exposera au
Musée Sépharade de Cordoue son projet de faire visionner ses 24 films sur le Maroc et notamment sur la
Commuanuté Juive Marocaine.

Son Site Web: [www.marocohra.com]

Marocorama: Maroc corps et ame est une collection de films documentaires portant sur différents aspects de la
culture et de la société marocaine. Concue, écrite et réalisée par I1zza Génini, cette collection produite par la société
OHRA (sogeav, sarl. Paris.), constitue une somme de documents uniques.

Initiée au début des années 80, toute la série comprend a ce jour prés d'une vingtaine de films d'une durée variant de
26 a 90 minutes. La diversité et la richesse de la musique marocaine saisie dans son contexte naturel, constitue

I'essentiel du sujet des films; c'est le cas de "Aita", "Des luths et délices”, "Louanges”, "Gnhaouas", ‘Rythmes de
Marrakech",
"Malhoune", " Vibrations haut atlas", "Nuptiales en moyen atlas", "Chants pour un shabbat", "Cantiques brodés",

"Tambours battant”....

Outre la musique, la collection "Maroc Corps et ame" comprend aussi des films sur différentes composantes de
I'histoire sociale et culturelle du Maroc: c'est le cas de la saga familiale "Retrouver Oulad Moumen", des rituels de
beauté dans "Pour le plaisir des yeux ou de la tradition millénaire judéo-berbére a travers "La route du cédrat”, le fruit
de la Splendeur....

Son dernier film: Titre du film: NOBA d'or et de lumiére Auteur/Réalisateur: 1zza GENINI
Durée: 80 minutes

Avec:

-Francoise Atlan et I'orchestre de Fées dirigé par Mohamed Briouel

-lhsan Rmiki et I'ensemble El Awj

-l'orchestre de Tétouan dirigé par Amine El Akrami

-l'orchestre de M. Zitouni et les musiciens du café Hanafta de Tanger

-l'orchestre arabo-andalou et les Hadarate de Chefchaouen

-Albert Bouadanah et Gérard Edery

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

Options: Reépondre a ce Message - Répondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: Arrik (IP enregistre)
Date: 29 novembre 2007 : 00:24

llan Zaoui, chorégraphe et fondateur de la Troupe Adama est auteur de « Paroles et Traversée pour la Paix: Les
Péripéties du peuple Juif et notamment des Sépharades ». llan est co-fondateur de notre association et continue
d’offrir les services et les prestations de Adama au service de la coexistence des peuples. Adama: Web Site
www.adama.com

.. » Ecouter la musique, réver, danser et aimer notre culture ! » Un grand voyage musical chanté et dansé dans les
traditions juives : Yddish, hébreu, ladino, tzigane, judéo - arabe.

Au-dela de son appartenance communautaire, Adama affirme la dimension universelle, vivante d’un patrimoine. Ce
travail d’Adama s’est réalisé dans une volonté d’humanisme et de tolérance qui s’exprime pleinement dans le final du
spectacle « Shalom La-Olam - La Paix pour Tous » Troupe Adama 28 Rue de Tanger 75019 Paris Tél: 01 40 35 71 61
Fax: 01 40 35 72 95 GSM: 06 07 42 00 64 E-mail: contact@adama.com

llan travaillera avec Khalid Outbih (Berbére d’origine) sur La Caravane de I’Espoir et de la Paix » ,

il lui sera demandé de plancher sur un événement culturel a Cordoue au Musée Sépharade en Mars prochain et a
Marrakech lors du Colloque de notre association en Mai 2008.

Options: Reépondre a ce Message - Reépondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: Arrik (IP enregistre)
Date: 03 d@cembre 2007 : 16:00

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

56 sur 106

Biographie du Prof Nessim Sibony LA USA né a Marrakech

Enfance trés heureuse a Marrakech bercée par la pratique religieuse, les jeux et jouets, les contes fantastiques des
rabbins et de la grand-meére, les ballades entre trois quartiers de la ville ou trois civilisations se cotoient avec des
siecles culturels d’écart, les colonies de vacances, les mouvements de scouts et de jeunesses sionistes. Ses ancétres
furent des martyrs dans le sud marocain, a Eufrane. Il a eu aussi le privilége d’aller en Israél en tant que citoyen.

Ses parents s’installent en Israél pendant qu’il étudie a Paris I'architecture. Il en garde le plaisir de peindre. Rendant
visite a ses parents alors qu’il prépare HEC, il découvre la condition des juifs du Maroc en Israél et décide d’une
nouvelle orientation dans son engagement qui le conduit vers ses sources juives et hébraiques, avant d’entamer des
études de sociologie enrichies d’anthropologie, de philosophie et de linguistique, complétées par une licence de
cinéma. Il entame sa thése de maitrise, la premiére étude réalisée sur I'image du juif dans I'antijudaisme,
’antisémitisme et I’antisionisme.

Il réalise aussi une étude sur « la stéréotypie a la télévision ou le trépas des civilisations » au service de la recherche
de I’ORTF, poursuivie par une analyse des programmes de télévision en Israél.

C’est alors qu’il décide de participer en priorité au sauvetage du patrimoine culturel juif marocain par des recherches
sur I’enfance juive au Maroc et I'explication de quelques énigmes. Il a la chance d’organiser a I’Université israélienne
le festival culturel des juifs du Maroc et de contribuer a I’étude réalisée sur I’exposition des juifs du Maroc au Musée
d’Israél.

Il participe alors, avec ses amis du mouvement d’Oded Israél, a I’élaboration d’un programme d’intégration de la
culture sépharade dans le curriculum de I’enseignement primaire et secondaire des écoles israéliennes. Il trouve enfin
sa place a la télévision éducative a Tel Aviv comme assistant producteur et réalisateur, mais découvre des programmes
ségrégationnistes produits par des gens qui en ignoraient le message et la portée. Il intervient au parlement pour en
empécher la diffusion et finit par triompher.

Il cOtoie toutes les organisations sépharades, luttant dans tous les mouvements pour I'intégration des juifs du Maroc,
mais aussi avec d’autres habitants non sépharades dans le cas de la réhabilitation de Kiryat Menahem, localité
délaissée fort longtemps.

Il rejoint la communauté juive aux USA, mais continue ses recherches au Canada et a Los Angeles pour publier
finalement « L’enfance juive au Maroc » un livre fort documenté a vocation ethnologique et « Les trois énigmes » qui
dévoile les arcanes de coutumes originales et spécifiques au Maroc (voir la bibliographie jointe). Il publie un ouvrage
sur « Le Double dans une perspective juive » suivi de notes et remarques sur le double dans le contexte biblique y
compris la territorialité des ancétres Abraham, Isaac et Jacob.

Ses peintures intéressent beaucoup de galeries aux USA. Il participe a de nombreuses expositions dont le theme est
proche de ses préoccupations picturales a savoir I’Holocauste, Jérusalem et le passé glorieux de la communauté juive
marocaine représenté dans des scénes qui ne furent jamais photographiées

Il prépare d’autres ouvrages illustrés pour une lecture parents/enfants tels « Les jeux et jouets des enfants juifs du
Maroc », « Ma grand-mére », « Sept contes illustrés de mon enfance » en plus d’un livre de découpage intitulé « La
célébration de la Mimouna par Orly et ses amis». Un ouvrage sur I’ensemble de ses peintures et un essai sur «La
théorie des relais » ainsi que sur «Le héros et sa sceur » sont en préparation.

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

Options: Répondre a ce Message + Répondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: Arrik (IP enregistre)
Date: 03 d@cembre 2007 : 16:09

Nessim Sibony

1. Trois énigmes,

2. Enfance juive au Maroc, Paradis perdu ?
Nessim Sibony

Trois Enigmes
Critique de David Bensoussan

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

57 sur 106

In. : La Voix Sépharade Montréal (Canada)

Avez-vous parfois I'impression que la vie juive au Maroc comprenait plus de traditions, de coutumes, de cérémonies
dont on a méme perdu la signification ? Nessim Sibony se penche avec brio sur certaines d’entre-elles et tente d’en
trouver I'origine.

Pourquoi les enfants recevaient-ils des jouets friables le jour de Tish’a Beav ? L’explication premiére qui consiste a
supposer que I’enfant qui aurait cassé son jouet éprouverait grande tristesse en cette journée de deuil et qu’il
participerait ainsi a I’affliction générale ne satisfait pas I'auteur. Il fouille dans le passé, dans le Talmud et d’autres
sources de I'antiquité pour nous amener dans des explications surprenantes sur ... I'origine de la creche chrétienne.

Les préparatifs de la féte de Paques sont retracés dans leurs moult détails et il s’interroge sur I'origine de la blague
sur Shefokh (est-ce un homme ou une femme ?) ou de la Mimouna. Les explications classiques de I’étymologie de ce
terme Emouna (foi) ou Maimonide (Maimon) ne le satisfont pas. Il remonte le courant de I’histoire, des us et coutumes
des civilisations pour en arriver a une relation entre la Mimouna et ... la mante religieuse. Certaines familles
célébraient avec un certain faste le mariage des enfants, El ketab, a Shavouoth. D’ou provient cette tradition ? Je ne
vous gacherai pas le plaisir de découvrir par vous-méme en feuilletant ces pages admirablement écrites et dans
lesquelles I'auteur arrive difficilement a contenir son émotion.

Il semble bien que les magnifiques traditions du monde d’antan dont seulement une partie a été conservée renferment
des explications qui retracent la longue marche du peuple juif depuis les temps bibliques jusqu’a ce jour. Nessim
Sibony nous rend un grand service en nous faisant découvrir les explications et les origines lointaines d’un patrimoine
souvent mal compris.

Enfance juive au Maroc, Paradis perdu ?
Critique de David Bensoussan

Vous souvient-il des sorties joyeuses des écoliers qui aimaient singer leurs récitations, les histoires épicées de
I'inénarrable Jha, des gais lurons chantonnant « Eteindez la lumiére, commencez I'cilima » ? Ou encore « Il ny a pas de
comera, y a ...» des litanies psalmodiées en mode automatique, des chansonnettes qui ponctuaient le calendrier au
rythme des fétes juives ? Des injures colorées et épicées ? Des superstitions d'antan ? Des jeux de toupie, de tire-
boulette, de tiro, de ronda ?

Nessim Sibony a tout enregistré. Il fait venir a la bouche le golit mielleux de la sbaquia et des expressions judéo-
arabes que I'on croyait oubliées. Il fait revivre I'insouciance des jeux d'enfants d’antan, I’hnumour bonhomme de jadis
et la multitude des dictons a double fonds... Tout un univers vibrant aujourd'hui éclaté aux quatre coins du globe
rejaillit dans la fraicheur de son unité premiére.

Le monde merveilleux de Marrakech la Rouge s'ouvre a vos yeux avec sa culture, ses traditions et son folklore si riche.
L'ouvrage vous fait revivre votre enfance. En méme temps, il constitue un trésor d'anthropologie d'une culture
plusieurs fois millénaire.

Jeux et jouets des enfants juifs du Maroc

Ce livre est destiné aux parents et grands parents qui voudraient initier leurs enfants et petits enfants aux pratiques
des jeux et jouets de leur enfance. Il est orienté vers une lecture en famille pour expliquer en détail la plupart des
activités ludiques de enfants juifs du Maroc au cours de la premiere moitié du 20eme siécle. C’est un outil précieux
entre les mains des moniteurs et monitrices de camps de vacances comme des maitres de travaux manuels et
d’activités sportives. Mais il est avant tout un témoignage culturel vibrant et une sauvegarde de ce que furent les
souvenirs et les joies de I’enfance juive au Maroc, riche en activités ludiques les plus variées. Celles qui aidaient au
développement de la dextérité, du jugement de la domination de I'’espace comme de I’adaptation a I’environnement.
Certaines pages s’interrogent sur 'origine de quelques jouets, d’autres renvoient aux pratiques ludiques des voisins
musulmans et espagnols. Ce livre qui est a mettre entre les mains des enfants ne manquera pas d’intéresser les
anthropologues qui sont a la recherche du fonds culturel des juifs du Maroc. Il commence par la fabrication ou I’achat
de la toupie et finit avec les variétés réalisées a partir du simple jeu de « Saute-mouton ».

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

58 sur 106

Célébration de la Mimouna par Orly et se amis.

C’est un livre dépliant avec des découpes qui est monté en forme de manege : 7 portes ouvertes sur 7 intérieurs
dallés oU sont exposés les atours de cette célébration, a savoir les vétements portés par les jeunes filles et jeunes
garcgons ainsi que les instruments de musique et les petites tables fleuries garnies de nourriture symbolique. Ce livre
en coffret de luxe, glorifie le passé prestigieux de la communauté juive marocaine ou cette cérémonie se déroulait
avec un éclat particulier. Il est inspiré des beaux ouvrages pour enfants qui garnissent les vitrines des libraires et
ornent les buffets des intérieurs européens. Il ajoute au prestige et a la gloire de la célébration de la Mimouna et en
fait une cérémonie pittoresque, trés attractive a célébrer entre enfants.

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

Options: Répondre a ce Message - Répondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: Arrik (IP enregistre)
Date: 03 d@cembre 2007 : 16:12

Asher Knafo Ashdod Israél
Cliquez: [www.ronyr.ch]

Je suis heureux de porter a votre connaissance la naissance du nouveau site « Oth Brith Qodesh », émanation et
prolongement de son pendant, la revue « Brith ». Le site est en hébreu, pour le moment. Nous espérons le voir grandir
et introduire par la suite des pages en francais. Je vous invite a venir le visiter et a participer au développement de ce
nouveau projet. Venez nous voir et pensez a nous faire connaitre autour de vous. Notre intention est non seulement
de faire de ce site un lieu de rencontre important pour le judaisme marocain, d'y publier tout ce qui a été édité jusqu'a
ce jour dans la revue « Brith », mais également de saisir I'opportunité qu'il nous offre pour innover, créer, introduire
de nouveaux concepts et de nouvelles idées. Je serais trés heureux de lire vos réactions a ce sujet.

A trés bientot

Asher Knafo otbritkodesh.com/

La page de contact otbritkodesh.com.../contact

Le dernier livre d'Asher Knafo

"Hapaytan, hashatkan ou essaper hassipourim”

Le poéte, le taciturne et le conteur d'histoires (se passe a Marrakech)
The poet, the taciturn and the story-teller

Préambule

Pendant de longs siecles les juifs de la diaspora marocaine ont prié pour Jérusalem. Le 9 av ils ont déchiré leur habit
comme un fils le fait a la mort de son pére ou de sa mére, ils ont mis des cendres sur leur téte et ont pleuré la
destruction de Jérusalem comme si elle venait de se passer devant leurs yeux. Les courants nouveaux et surtout le
Sionisme, ont insufflé aux juifs de la Diaspora des aspirations qui n'ont jamais cessé d'exister dans leur coeur.

Il s'agit d'un roman picaresque qui narre le périple de trois jeunes marocains au début du 20éme siécle, qui sortent de
leur ville et s'en vont a Jérusalem avec pour toute richesse la Djellaba qui est sur leur corps.

L'un d'eux ne parle qu'en vers. Le deuxiéme ne dit qu'un mot a la fois et le troisiéme est plutét bavard. lls passent
dans différentes localités a la recherche du chemin qui méne a Jérusalem, ils vont sur les tombes des Saints et leur
demandent bénédiction, protection et,,, le chemin de Jérusalem.

Ils leur arrive beaucoup d'aventures et ils rencontrent beaucoup de gens, juifs ou non, hommes ou femmes; vivants ou
non.

lls compatissent au malheur des autres, ils fustigent les personnes qu'ils voient commettre des abus, ils volent au
secours de ceux qui ont besoin d'eux, ils véhiculent la gaieté et I'optimisme. lls entendent beaucoup d'histoires et en
racontent autant.

Quant enfin ils arrivent enfin a Jérusalem ils ne sont plus ceux qui ont commencé ce périple.

C'est un roman ou la terre a terre voisine avec le fantastique, ou les animaux peuvent parler sans que personne n'en
soit étonné.

Parfois désopilant et parfois dramatique ou méme tragique, le roman met en scéne la vie juive dans le monde arabe a

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

59 sur 106

la veille de I'avénement du protectorat francais sur le Maroc et au moment ou pointent les horreurs de la Shoah et ou
le Sionisme devient de plus en plus activiste en vue de la création de I'état d'Israél »

Extrait de la préface de Rafi Aharon

(écrivain, auteur de plusieurs piéces de théatre, metteur en scéne)

Le poéte, le taciturne et le conteur d'histoires est un roman original et hors du commun par le fait de son contenu et
de son style. Il déploie devant le lecteur une vision du monde des juifs de I'Afrique du nord ou la foi, I'esprit et les
traditions ancestrales sont ancrés dans tous les coeurs.

Les affres de I'exil et I'amour de Sion aident les trois jeunes a supporter les difficultés et les dangers du chemin dans
ce périple harassant vers la Jérusalem d'ici bas. Leur marche devient une marche ou I'ame, la foi et la spiritualité
s'enrichissent infiniment, ce qui les améne finalement a froler les franges de la robe de la Jérusalem céleste.

Ce livre passionnant est une bouée de sauvetage littéraire qui va a la recherche des racines de la foi et de la culture
marocaines, et qui extrait de ce monde qui va en disparaissant, des perles dans lesquelles sont serties les valeurs
profondes du Judaisme.

Les Knafo de Mogador - Essaouira

Rabbi Yossef Knafo a rédigé prés de 32 livres dont plusieurs furent édités a Livourne en Italie : Oth Brith Qodesh, Yéfé
'Enayim, Zevah Pessah, Tov Roi, Shomer Shabbat, Minhat 'Erév, et Hasdé Avoth. Sa femme était passée experte dans la
préparation de remedes a base de plantes médicinales. Leur fils Rabbi David Knafo fut le chef du tribunal rabbinique
de Mogador et fondateur de la société hébraisante Yessod Hama'aravi (la fondation du Juif maghrébin).

Asher Knafo, arriére-petit-fils de Rabbi Yossef Knafo vivant en Israél, publie ses autres ouvrages dont Zakh Venagqi.
Rabbi David Knafo eut deux enfants célébres : Shlomo Knafo et IDK. Né en 1905, R. Shlomo Knafo était I'animateur du
groupe des hébraisants de Mogador Hovévé hasafa (les amants de la langue). Il animait également des 'Oneg chabbat
(Délice du chabbat) - rencontre joyeuse dans une atmosphére religieuse les samedis apres-midi - avec des jeunes des
mouvements de jeunesse Brit Haloutsim Datiyim et Bné 'Agiva, mouvements sionistes religieux. Il a fondé en Israél Oth
Brit Kodesh (Signe de I'Alliance sacrée) pour la promotion de la recherche portant sur I'héritage spirituel des Juifs de

Mogador.

Né en 1910, Isaac D. Knafo (IDK) avait une ame d'artiste. Il était aussi non- conformiste et bon vivant. Il fit des études
en France et revint au Maroc. Il s'essaya dans |'enseignement et dans le journalisme avant de retourner a Mogador en
1940. Il anima des troupes de théatre et publia un certain nombre de recueils (Jeux et rimes, Fugitives, Maroquineries,
Hitlériques, Exodes et ballades, une série de brochures 'Oneg etc). Certains de ses travaux ont été perdus. Peintre a
ses heures, il a laissé des Ketoubot (contrats de mariage) magnifiquement illustrées. Son volume Mémorial de
Mogador publié par son neveu Asher Knafo est un régal de recettes, d’humour et d'anecdotes délicieuses typiquement
mogadoriennes. Asher Knafo publie a Ashdod en Israél, la revue Brit, revue bilingue en francais et en hébreu des
ressortissants de la ville de Mogador (Essaouira).

...on y trouve une liste détaillée des familles de Mogador, des métiers en vigueur chez les Juifs, des coutumes
pratiquées pendant les fétes juives et, bien entendu, les contes de Mogador et les "Spécifiquement Mogadoriens"
comme I'huile d'argan, le bois d'arar, la péche a Mogador. Mais, surtout, il y a la cuisine mogadorienne, et Isaac Knafo
qui était une "fameuse fourchette et un fin gourmet"” s'en donne a coeur joie. C'est avec un appétit évident qu'il nous
décrit la cuisine de sa mere, et I'eau nous vient a la bouche lorsqu'il nous conduit a une gargotte de son bon vieux
Mellah. Mais ce ne sont pas seulement le godt ni les odeurs de sa bonne cuisine qui nous attirent et nous enchantent,
c'est aussi sa verve, sa truculence, son esprit tour a tour moqueur ou "frappeur” qui nous conduisent avec délice a
travers ses "Nourritures”, ses "Contes" et ses "Personnages”. La maladie et la mort prématurée de Isaac D. Knafo I'ont
empéché de mener a terme son projet fantastique par son ampleur: composer une encyclopédie détaillée et vaste de
Mogador, de ses habitants, de ses coutumes et élever ainsi un monument d'’Amour a cette communauté juive -
comme tant d'autres- disparue a jamais.Méme incomplet, "Le Mémorial" nous fait revivre Essaouira comme si nous y
étions. (Asher Knafo).

Ecrits sépharades d'Afrique du Nord
Tov Roi (La vision agréable). R. Joseph Knafo, de Mogador (Maroc). Livourne (Italie): 1899.

Commentaire du Pirqué Avoth (Les maximes des Anciens). Le texte hébraique est en caracteres hébraiques carrés et
les commentaires sont en caractéres Rashi.

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

60 sur 106

Asher Knafo
Asher Knafo & David Bensoussan Mariage juif 3 Mogador : La ketouba enluminée de Mogador, Maroc

Essaouira-Mogador cité d'arts et lettres.

Essaouira, jeune métropole méridionale et maritime, la benjamine de ses ainées septentrionales (Fés, Meknes,
Tétouan, Rabat, Salé) et fille cadette du Sous et de la cité-mére Marrakech, bourdonnante de ses activités multiples et
diverses, a participé, en dépit de sa récente histoire, au grand destin du judaisme marocain et de I'Empire chérifien
par le role éminent qu'elle a joué dans I'ouverture du pays tout entier au monde extérieur, a ses influences
économiques et culturelles, par ses tujjar as-Sultan les négociants du roi " qui n'étaient pas que des marchands
exportateurs et importateurs de denrées, des produits de la terre et de l'artisanat, car ils appartenaient a ce type
d'homme sage, le lettré homme-d'affaires (le lettré-artisan aussi fait partie de cette catégorie) qui poursuit la double
quéte de la science et de la fortune.

Le lettré - écrivain d'Essaouira, celui qu'ont connu les deux derniers siécles, présente le méme profil intellectuel et le
méme destin spirituel que celui de ses homologues plus anciens ou contemporains de Fés, Meknés, Tétouan ou
Marrakech dont il a été souvent le disciple, I'émule, voire le maitre en certaines matiéres et disciplines comme la
création poétique d'expression hébraique ou dialectale et la pratique de la musique andalouse, classique et populaire.
Je veux évoquer ici quelques figures illustres que j'ai connues moi-méme, dans mon enfance et dont j'ai conservé un
émouvant et merveilleux Rabbi Abraham Ben David ve-Yossef, talmudistes et kabbalistes dont je fus aussi le disciple;
celles des grands chantres et poétes, Rabbi David Elkaim et Rabbi David Iflah.

Ces deux chantres-13a, ainsi que bien d'autres, ont su conserver, enrichir, transmettre et enseigner le piyyut et le
chant, un patrimoine musical vieux d'un millénaire, mais toujours présent dans la mémoire et le coeur judéo-
maghrébins.

Si Rabbi David Iflah, le shikh David " Le Doyen " de la communauté, a été le grand maitre de la musique andalouse, le
spécialiste reconnu et respecté de ses congéneres juifs et musulmans, Rabbi David Elkaim était aussi artisan et artiste
menuisier de son état, graveur, dessinateur et peintre. Les nombreux manuscrits, épitaphes et ketubbot (son oeuvre
poétique réunie dans son diwan intitulé Shire Dodim - "Chants des amours") sont des chefs-d'oeuvres par leur
admirable calligraphie et les enluminures dont il les a souvent illustrés. La collection de ketubbot, remarquablement
présentée dans ce recueil, appporte sa juste contribution a la connaissance d'un monde aujourd'hui disparu en méme
temps qu'elle participe de I'éveil d'une conscience a la recherche de sa mémoire et de son identité. L'entreprise est
digne d'éloges. Je souhaite qu'elle soit suivie d'autres comparables qui mettraient au jour la richesse et la diversité des
visages, du patrimoine culturel du judaisme maghrébin en général, et de celui de Mogador-Essaouira, en particulier.
Pr. Haim Zafrani Paris le 24 janvier 2002

Pour commander Mariage juif a Mogador:

Amérique du nord:Editions Du Lys, une division de HTTT inc. 5170, Hingston, Montréal, Québec H3X 3R4 Canada Fax :
[1]-514-483 5566 dulys@ycs.net

Israel:Bimat Kedem Publishing - Tél: [972]-3-522 4906 Asher Knafo

Asher (Claude) Knafo - 2004
poéte, écrivain et enlumineur de Ketoubot. Il poursuit la tradition des enlumineurs de Ketoubot a Mogador, Rabbi
David Elkaim et Isaac D. Knafo. Il est I'auteur des romans le "Nourisson d'Oufrane" et "En route pour Jérusalem"

N,

e ey

29 Mars 2005 Conférence d’Asher Knafo au centre Rambam Paris pour sa présentation de son ouvrage :
Mariage Juif a Mogador La ketouba enluminée de Mogador
Interview d’Arrik Delouya

D’abord Baroukh Haba a Asher Knafo qui en globe-trotter fait une court halte a Paris aprés Montréal ou il a présenté
sont livre devant 350 personnes, aprés LA devant une 100 de personnes, idem a NYC et a Ashdod et te voila devant un
public soit - disant latin, compliqué mais permets-moi avant tout de faire une trés courte intro avant mes Questions

Asher, tu as une trajectoire bien riche avec un palmarés en longévité et en titres, en fonctions remplies tant en
Israél qu’en diaspora en qualité de shaliyah mais surtout en production littéraire et scientifique.

Tu n’as plus rien a prouver, tu as fait tes classes comme on dit en jargon.

S’agissant de cet ouvrage précis que tu vas nous dédicacer, j’ai envie de dire qu'’il faut rendre a César ce qui
appartient a César, car c’est en collaboration avec notre cher et tendre David Bensoussan Prof et nouvellement
patron de la communauté Sépharade du Canada que la Mariage a Mogador a été écrit. Vous deux aviez une
passion commune, celle de notre patrimoine juif marocain et plus principalement de Mogador, la tradition des

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

61 sur 106

ketoubots ou contrats de mariage enluminées de votre ville de 1789 a 2003. Par la-méme, sa sauvegarde et son
sauvetage puisque le Maroc ne compte plus que 3 000 ames d’obédience juive dont 5 ou 6 familles a Mogador.

On retiendra donc 4 niveaux distincts dans cet ouvrage :

1. la littérature et la poésie, 2. la Recherche telle qu’en elle-méme sur les 83 "ketoubot’ enluminées de main de
maitres. (les ketoubot sont les actes de mariage exigés par la loi mosaique) 3. I’Album artistique des ketoubots, et
4. enfin I'aspect sociologique des mariages

Ma 1° Question sempiternelle:

En 1990, tu as crée le Mémorial de Mogador a Ashdod en Israél, tu diriges la Revue Brit, tu recrées I’association
des originaires de Mogador, tu travailles sur un colloque sur les Juifs de Mogador qui aura lieu I’an prochain en
Israél, tu ne t’arrétes jamais...Mais qu’est-ce qui fait courir Asher Knafo ? Qu’est-ce qui te fait démarquer des
autres événements tels que le Festival annuel de Juin a Mogador qu’organise Katia Azoulay ou la restauration de la
ville que son mari André Azoulay a réussi brillament ?

2° Question Hamlétienne:
Pourquoi Mogador ? Comment cela a-t-il commencé ? Qui était Rabbi David Elkaim et Rabbi Isaac Knafo tous deux
personnages centraux ?

3° Question Cardinale:
Pourquoi les mariages a Mogador uniquement le Mercredi ? Pourquoi demande-t-on aux nouveaux maris de faire
un larcin (de voler en quelque sorte) aprés le mariage ?

4° et derniére Question tout simplement :

Que veut dire la clef lorsqu’on cassait le verre lors de la cérémonie du mariage avec la clef ? Enfin, une petite
histoire de la ketouba enluminée donnerait beaucoup de punch a la soirée

Préface de Asher Knafo
Le Fils de Mogador de David Bensoussan

Pour commander Le Fils de Mogador, adressez-vous a:

Editions Du Lys, une division de HTTT inc.
5170, Hingston, Montréal, Québec H3X 3R4 Canada
Fax : [1]-514-483 5566 dulys@ycs.net

Quand les juifs quittérent définitivement Mogador aprés y avoir connu pendant trois siécles des hauts et des bas, ce
fut comme si, encore une fois, ils partaient en exil. Mais a I'encontre de l'autre exil, le grand exil d'Israél, celui la
n'avait rien de mortifiant ou de tragique. Au contraire, c'était un exil ou on se plaisait, je dirais méme un exil ou I'on
se vautrait avec délice.

Le Mogadorien se batit un petit monde, un flot de tranquillité qui le distrait des ennuis de la vie courante. Il entoure
cet flot d'une mer bleue Iénifiante, c'est la mer de ses souvenirs, et quand il a un moment libre, il se hisse sur le
plongeoir (le fameux plongeoir de Taghart - plage de Mogador) pique une téte dans I'océan qui le recoit a bras
ouverts et qui l'aide a se retrouver dans le labyrinthe de ses souvenirs.

Quand nous étions jeunes a Mogador, nous entendions souvent ces propos décrétés avec véhémence: « A' mitlo sheur!
» « Tkhél féh sé Dzen ». Le premier se disait quand, par exemple, un mari quittait sa femme pour se prélasser dans les
bras d'une autre et refusait obstinément d'écouter les suppliques de ses amis qui lui enjoignaient de regagner son
foyer. Le deuxieme se disait pour le méme genre de cas par ceux qui ne croyaient pas aux sortileges mais affirmaient
avec passion qu'il existait en dessous de nous un autre monde, le monde des Zneun c'est-a-dire des djinns qui
n'attendaient que l'occasion de venir la nuit nous pincer (Ca, c'était dans le moindre des cas) ou d'investir notre
personne pour agir en notre lieu et place (Ca, c'était nettement plus grave !)

Quel Sheur, quel djinn est entré dans le corps des Mogadoriens pour qu'ils refusent si obstinément de délaisser les
chiméres de leurs souvenirs mogadoriens et reviennent a la réalité ? Ne serait-ce pas par le fait de quelque élixir que
nos meres nous ont mis dans notre soupe en nous enjoignant vivement: « Kel soppa » - mange ta soupe ?

Quel est cet engouement qui saisit un Marcel Krespil, professeur éminent d'université en Amérique et le pousse a
paraphraser « Hiroshima mon amour » en donnant a son livre le titre « Mogador mon amour » ? Ou qui entraine un
Ami Bouganim a aller « Entre vents et marées » pour nous faire rencontrer les fous et les mendiants de son enfance en

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

62 sur 106

nous contant ses « Récits du mellah » 2 Ou qui pousse un Pol-Serge Kakon, chanteur et troubadour, a délaisser sa
chére chanson francaise pour nous faire passer sous « Bab Sbha'a » - « La Porte du lion » afin de nous faire connaitre
les dédales de Mogador a la poursuite de l'impénétrable « Rica la vida ? » et, enfin, qui oblige un Isaac D. Knafo a se
confiner dans son Kibbouts pendant vingt ans pour ériger a sa ville natale un « Mémorial de Mogador ?»

David Bensoussan, auteur de cet excellent livre sur Mogador, n'avait que dix ans en la quittant. Trop jeune - dira-t-on
- pour avoir des souvenirs de sa ville ou pour le moins, des souvenirs précis. Et, voulez vous que je vous le dise ? En
effet, il n'en a pas! Il ne se souvient presque de rien! Mais quand il prend sa plume en main les voila (les souvenirs) qui
rappliquent ! lls se précipitent, se mettent a la queue derriére sa plume en clamant: Moi aussi ! Moi aussi je suis la!

Et alors, ils apparaissent tous avec une précision hallucinante. Demandez-lui (a Bensoussan) de parler |'arabe de son
enfance, il le fera peut-étre, mais d'une maniere gauche et hésitante, et pourtant quand il écrit un de ses contes (j'ai
failli dire « drolatiques ») en judéo-arabe il retrouve un langage enrichi de dictons et d'expressions mogadoriennes
qu'on croyait a tout jamais perdus.

Le Fils de Mogador qui n'est autre que l'auteur, vous prend par la main (des fois a la gorge) pour vous emmener dans
une promenade virtuelle mais fascinante a travers ce Mogador qui, cinquante ans apres, hante toujours ses
ressortissants. Vous voila dans le Souk Jdid, buvant avidement les paroles des anciens et prenant parti pour telle ou
telle position sur I'étymologie d'un mot dont on n'avait plus depuis longtemps souvenir ou bien, subitement devenus
enfants, vous écoutez, sagement assis sur les bancs du Talmud Thora, les cours donnés par Rabbi Ms'eud Elkabas ou
par Rabbi Yitshaq Haroche. Vous visitez tour a tour le Fort portugais, les remparts de la Scala, la Place Publique, la
Attara, vous passez par la rue du Consul Koury et vous vous recueillez avec le souvenir de Rbi Ms'eud Tamsot. Et, si
vous étes fatigués, asseyez-vous gentiment devant I'oncle Meyer qui vous donnera une belle lecon d'histoire ou, si
vous n'aimez pas I'histoire, allez donc au chapitre La Ala pour écouter avec ravissement cette belle musique qui
prenait ses racines dans I'Andalousie.

David Bensoussan a tout d'abord écrit des dizaines d'ouvrages scientifiques, puis s'est penché attentivement sur le
monde biblique pour rédiger un magnifique volume en trois tomes « La Bible prise au berceau », pour enfin trouver le
temps de se consacrer a sa véritable passion : la littérature. le résultat la, devant vous.

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

Options: Reépondre a ce Message - Répondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: Arrik (IP enregistre)
Date: 03 d@cembre 2007 : 16:20

Richard Ayoun Paris

Curriculum vitae de Richard Ayoun.

Institut national des langues et civilisations orientales, docteur en histoire, habilité a diriger des recherches, licencié
d’hébreu. Il enseigne I'histoire des Juifs d’Afrique du Nord a I’Université Vincennes-Saint-Denis Paris 8. Il est I'auteur
de 449 comptes rendus, quatre livres, a collaboré a 62 ouvrages, et a écrit 145 articles sur le judaisme séfarade, sur le
judaisme d’Afrique du Nord, et sur le judaisme francais.

Publications de Richard Ayoun.

Initiation au Judaisme, au Christianisme et a I’lslam de Richard Ayoun, Ghaleb Bencheikh, Régis Ladous. Paris, Ellipses
Editions Marketing S.A. 2006 32, Rue Bargue 75740 Paris Cedex 15 Collection Initiation a...dirigée par Hélene Fréchet
agrégée d’histoire et géographie. ISBN - 7298 - 2808 - 7 ; 14,5 x 19 cm - 304 p.

Un grand rabbin frangais au XIXe siecle. Mahir Charleville 1814-1888 Préface par Jean-Pierre Filippini. Juin 1999 ; 554
pages Collection « Cerf Histoire »

Le judaisme d’Algérie : au-dela des pressions officielles et des lobbies de mémoire (1830-1962). Paris, Institut
national des langues et civilisations orientales

Les Juifs d’Algérie deux mille ans d’histoire, en collaboration avec B. Cohen, Paris, J.C. Lattés, 1982.

Séfarades d’hier et d’aujourd’hui : 70 portraits, en collaboration avec H.V. Séphina, Paris, Liana Levi, mars 1992 ;trad.
espagnole Los sefardies de ayer y de hoy 71 retratos, Madrid, Edaf Ensayo, mai 2002.

Typologie d’une carriere rabbinique, L’exemple de Mahir Charleville, préface P. Chaunu, Nancy, Presses Universitaires
de Nancy, 1993, 2 vol.

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

63 sur 106

Les Juifs de France de I’émancipation a I'intégration (1787-1812), Paris, L’Harmattan, 1997. 320 p.

Les Judéo-Espagnols : Les chemins d’une communauté, Paris, JEAA (Judéo-Espagnol a Auschwitz), mars 2003. ; trad.
anglaise The Judeo-Spanish People : Itineraries of a Community, Paris, JEAA (Judéo-Espagnol a Auschwitz), mars 2003.

Séfarades d’hier et d’aujourd’hui : 70 portraits, en collaboration avec H.V. Séphina, Paris, Liana Levi, mars 1992 ;trad.
espagnole Los sefardies de ayer y de hoy 71 retratos, Madrid, Edaf Ensayo, mai 2002.

Richard Ayoun Paris (France)

Richard AYOUN, membre co-fondateur de notre association est maitre de conférences a I'Institut National des
Langues et Civilisations Orientales, docteur en histoire, habilité a diriger des recherches, licencié d’hébreu. Il enseigne
I’histoire des Juifs d’Afrique du Nord a I’Université de Paris VIII.

Il a proposeé a I’association de présenter un ouvrage sur son sujet de prédilection :
« Tétouan : Les Juifs du dedans et du dehors »

Il est I'auteur de 449 comptes rendus, 4 livres, a collaboré a 62 ouvrages, et a écrit 145 articles sur le Judaisme
séfarade, sur le Judaisme d’Afrique du Nord, et sur le Judaisme francais.

Licence d’Hébreu a I’Université de Paris VIII.

Doctorat nouveau régime : Typologie d’une carriére rabbinique en France et en Algérie au XIXe siéecle, I’exemple de
Mahir Charleville, Ecole Pratique des Hautes Etudes, (Ve section), mention trés honorable avec les félicitations du jury,
Habilitation a diriger des recherches : Recherches sur le Judaisme entre Islam et Chrétienté, du moyen age a I’époque
contemporaine, Université de Paris Sorbonne Paris IV.

Enseignement supérieur

l.al’ LN.A.L.C.O.

Maitre de conférences : Civilisation d’Israél : Monde séfarade ;

Enseigne en 2004-2005 :

Histoire ancienne d’Israél, (1er cycle) - Histoire des Juifs en terre d’Islam, (1er cycle)

Histoire des judaicités modernes et contemporaines, (2éme cycle)

Recherches sur le Judaisme entre Islam et Chrétienté, du Moyen age a I’époque contemporaine. Maitrise. - Etude des
communautés juives séfarades et achkénazes, D.E.A.

1. a I'Université de Paris VIII, chargé du cours sur la civilisation des Juifs d’Afrique du Nord,
depuis 1991 et I'Histoire ancienne d’Israél, depuis 2000. Membre de I'Equipe « Etudes
Juives », Formation doctorale : Etudes Juives et Hébraiques, dipldme d’études approfondies
- (D.E.A)) Langues, Littératures et Civilisations Juives, Université de Paris VIII depuis 1993.

Retenons parmi ses écrits :
Les Juifs d’Algérie deux mille ans d’histoire en collaboration avec Bernard COHEN, Paris, J.C. Lattés, 1982, 264 p.

Séfarades d’hier et d’aujourd’hui : 70 portraits, en collaboration avec Haim Vidal SEPHIHA, Paris, Liana Levi, mars
1992, 368 p.

et traduction en espagnol

Los sefardies de ayer y de hoy 71 retratos, Madrid, Edaf Ensayo, mai 2002, 397 p. Typologie d’une carriére rabbinique,
L’exemple de Mahir Charleville, Préface de Pierre CHAUNU, Nancy, Presses Universitaires de Nancy, 1993, 2 vol., 1003
p.

Les Juifs de France de I’Emancipation a I'intégration (1787-1812), Paris, L'Harmattan, 1997, 320 p. Un grand rabbin
francais au XIXe siecle Mahir Charleville 1814-1888, préface de Jean-Pierre FILIPPINI, Paris, Cerf, 1999, 545 p.

Les Judéo-Espagnols : Les chemins d’une communauté, Paris, JEAA (Judéo-Espagnol a Auschwitz), mars 2003, 82 p. ;
traduction en anglais

The Judeo-Spanish people : Itineraries of a community, Paris, JEAA (Judéo-Espagnol a Auschwitz), mars 2003, 82 p. ;
Initiation au Judaisme, au Christianisme et a I'lslam, avec Ghaleb BENCHEIKH et Régis LADOUS, Le Judaisme, Paris,
Ellipses.

Richard Ayoun est docteur en histoire, licencié d'hébreu, maitre de conférences en civilisation d'lIsraél (monde

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

64 sur 106

séfarade) a I'Institut national des langues et civilisations orientales depuis 1992. Il enseigne I'histoire des juifs
d'Afrique du Nord a I'Université Paris-VIII depuis 1991 et I'histoire des juifs a I'époque contemporaine a I'Université
Paris |-Sorbonne depuis 1984.

Initiation au Judaisme, au Christianisme et a I'lslam
Richard Ayoun, Ghaleb Bencheikh, Régis Ladous

Ellipses Editions Marketing S.A. 2006

32, Rue Bargue 75740 Paris Cedex 15

Collection Initiation a...dirigée par Héléne Fréchet agrégée d’histoire et géographie
ISBN - 7298 - 2808 - 7

Argumentaire

- La place et le rdle des trois monothéismes, ainsi que les relations qu’ils entretiennent, jouent un réle important dans
le maintien de la démocratie et la reconstruction du tissu social.

- L’actualité montre assez que les croyants et les incroyants sont concernés par le devenir du Judaisme, du
Christianisme et de I'lslam. A cette actualité parfois briilante correspond le déclin de la culture religieuse. Si
Ilignorance ne se traduisait que par une indifférence tolérante, ce serait un moindre mal. Mais elle engendre, au
mieux, incompréhensions et méfiances ; au pire, haines et phobies. Lutter contre I'inculture reléve alors du devoir
civique. Encore faut-il s’en donner les moyens.

- Concu et réalisé par des enseignants, ce manuel est d’abord destiné a aider d’autres enseignants a combattre
Ilignorance en milieu scolaire et universitaire, dans I’esprit laic et pluraliste qui est celui de la République. Il s’agit
d’apprendre a vivre les différences sans indifférence.

- En trois chapitres égaux, de 80-100 p. chacun, chaque synthése reprend I’historique et la pratique des différentes
religions.

Les auteurs

- Richard Ayoun est maitre de conférences a I'Institut National des Langues et Civilisations Orientales, docteur en
histoire, habilité a diriger des recherches, licencié d’hébreu. Il enseigne I'histoire des Juifs d’Afrique du Nord a
I’Université de Paris VIII et est I’auteur de nombreux ouvrages.

- Ghaleb Bencheikh est docteur és sciences, physicien, de formation philosophique et théologique. Il présente
I’émission Islam sur France 2, et est président de la conférence mondiale des religions pour la paix. Il est déja auteur
de nombreux ouvrages sur I'lslam et sur la laicité.

- Régis Ladous est professeur d’histoire culturelle et religieuse a I'université Jean Moulin de Lyon. Il appartient a
I'Institut d’histoire du christianisme, dynamiques religieuses et contacts interculturels de Lyon

Caractéristiques

14,5x 19 cm - 304 p. - 15,50 €uros

Prof. Ayoun Richard BL1 - 8 allée des Fréres Voisin 75015 Paris Tél 01 42 62 89 72
E-mail: ayounr@noos.fr

Public

. Etudiants en histoire et en sciences humaines (université et concours)
- Enseignants des colléges et lycées

- Grand public

Un grand rabbin francais au XIXe siécle

Mabhir Charleville 1814-1888

Par Richard Ayoun Préface par Jean-Pierre Filippini Paru en : Juin 1999
554 pages Collection « Cerf Histoire »

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

65 sur 106

Le Grand Rabbin Mahir Charleville est un personnage ignoré des chroniqueurs et des historiens du judaisme. Né a
Metz, dans une famille connue et respectée, ses ancétres ont bénéficié des privileges des lettres patentes de Henri lll,
de 1574.

Formé a Metz par son pere, maitre d'école, a I'école talmudique et a I'école rabbinique, il a fait sa carriére a Lyon, a
Dijon, a Paris, a I'h6pital Rothschild dont il fut également le directeur, en Algérie au moment du sénatus-consulte de
1865 et du décret Crémieux de 1870, naturalisant collectivement les Israélites d'Algérie ou son réle fut déterminant,
et a Versailles.

Richard Ayoun brosse ici la carriére, I'ceuvre et la pensée de ce rabbin grace a la documentation prodigieuse qui existe
sur le personnage et sur la communauté francaise : documents internes a la communauté juive, papiers de Charleville,
immense production administrative des bureaux communaux, préfectoraux et ministériels.

Ayoun Richard

Institut national des langues et civilisations orientales

Le judaisme d’Algérie : au-dela des pressions officielles et des lobbies de mémoire (1830-1962)

Session thématique « Religions et statuts personnels »

Mardi 20 juin 2006 - Aprés-midi - 14h30-16h30 - Salle F 106

Résumé de la communication

En histoire juive générale, la communauté d’Algérie est considérée comme marginale malgré son passé deux fois
millénaire, si elle est comparée aux groupes juifs d’lrak, de France, d’Allemagne, du Maroc et de Pologne. Avant
I’établissement de la régence turque d’Alger, en 1516, le Maghreb central a subi le méme sort que les autres contrées
maghrébines avec les occupations romaine, byzantine, arabe, supportant des populations, des régimes, des religions
différents.

Sous la domination turque nous possédons plusieurs sources concernant plus particulierement I’Algérois : les récits
des voyageurs chrétiens dans les états de Barbarie, la correspondance des consuls des cours européennes, celle des
deys d’Alger avec les Etats de la Chrétienté, les Archives des Missions de rédemption des esclaves et de la Chambre de
Commerce de Marseille, et des poésies hébraiques relatant les événements qui tournent en faveur des Juifs.

De 1830 a 1962, le judaisme d’Algérie, mis en ceuvre en milieu colonial et extra-européen, tout en se recommandant
de I'expérience francaise, ne peut étre compris comme une simple excroissance du modéle métropolitain
d’émancipation des Juifs de ce pays, et nécessite une autre perspective que celle proposée dans les deux pays voisins.

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

Options: Répondre a ce Message + Répondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: Arrik (IP enregistre)
Date: 03 d@cembre 2007 : 16:22

Mohammed KENBIB

Rabat Maroc

Yahoud ul-Maghrib. 1912-1948 (Les Juifs du Maroc). En Arabe (Traduit du Francais par Idriss Ben Said)

Rabat - Université Mohammed V, Publication de la Faculté des Lettres, 1998, 379 p, Préface d'André Azoulay . - BG/R
- PCJM/C - JB/R . - Science Religieuse - Philosophie - Hagiographie - Histoire - Droit - Ethnologie - Sociologie -
Education- Enseignement - Art/Poésie - Folklore - Démographie - Habitat Humain - Structure Economique -
Linguistique

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

66 sur 106

Préface d'André Azoulay, Conseiller du Roi du Maroc. Juillet 1998. :

" La Communauté Juive marocaine aura finalement survécu a plusieurs séismes majeurs au cours du siécle qui se
termine. Le choc culturel et social né du Protectorat, la dégradation des relations judéo-musulmanes aprés la création
de I'Etat d'Israél et enfin et pour beaucoup, la rupture avec l'espace original du fait d'une émigration massive n'auront
pas suffi en effet, a dissuader prés d'un million de Juifs dans le monde de continuer a se référer a leurs racines
marocaines.

La profondeur de I'enracinement plus que bimillénaire de cette communauté, son poids démographique et sa
contribution historique au patrimoine national expliquent largement cette résistance et cette permanence du judaisme
marocain. Cela est particulierement réconfortant et prometteur, mais le futur sera aussi déterminé par la rigueur que
nous saurons attacher a I'écriture et a la lecture de cette exceptionnelle destinée. Car en effet, les travaux traitant de
I'histoire comme du vécu contemporain de la Communauté juive marocaine, ont connu ces derniéres années une
évolution paradoxale. Nous sommes passés successivement de I'occultation au folklore et de la nostalgie a
I'exploitation parfois abusive d'un theme devenu a la mode (...).

Les travaux de Mohammed Kenbib sur les relations judéo-musulmanes au Maroc a I'époque contemporaine
s'inscrivent quant a eux dans un cadre strictement universitaire. lls se fondent sur la rigueur et les normes
scientifiques. L'auteur leur a consacré prés de vingt ans de recherches dans les fonds d'archives au Maroc, en France,
en Grande Bretagne et aux Etats-Unis. Ses investigations ont été couronnées par la soutenance d'une thése de
doctorat d'Etat a I'Université Paris | -Sorbonne en 1992.

Ainsi qu'en témoignent des spécialistes de renommeée internationale appartenant aux universités européennes et
américaines les plus prestigieuses, son approche, qui se veut globale, est d'une extréme rigueur et ne reléve pas d'un
parti pris affiché si ce n'est celui de comprendre et de faire comprendre (...) le vécu du Judaisme marocain entre 1859
et 1948 et I'évolution des relations judéo-musulmanes pendant cette période font partie tout a la fois des pages les
plus riches du livre d'histoire du Maroc et celui de ma communauté. Mais ces pages relatent aussi ces années d'ombre
et d'ambiguité ou le non-dit et un discours jusqu'a présent largement exogéne ont imposé une lecture parfois
contrastée ou suspecte des événements et de l'action des hommes pendant cette période.Plus d'un siecle apres, il est
temps de remettre notre mémoire en ordre. Mohammed Kenbib y contribue de facon magistrale en tordant le cou a
quelques idées recues a partir desquelles on a, par exemple, trop souvent amalgamé ou identifié le phénomeéne dit
des "Protections” ou des "naturalisations” a la seule communauté juive.

A partir de ces idées on a aussi largement occulté le dessein extérieur européen qui, dans une démarche qui ne doir
rien a I'improvisation, a installé une logique et une hiérarchie des valeurs et des identités qui avait in fine pour objectif
de pénétrer et de contrdler les instances de décision et d'arbitrage de I'Etat marocain, tout en jouant au passage du
clivage religieux entre Juifs et Musulmans. Avec méthode, rigueur et précision, Mohammed Kenbib analyse un a un les
chapitres les plus complexes de cette partie déterminante de notre Histoire moderne. Du régime des capitulations a
celui des protections, et des protections au Protectorat, nous y voyons désormais plus clair.Et il est remarquable,
concernant I'histoire de la communauté juive précisément que ce soit un chercheur musulman qui, rompant avec
I'approche dogmatique ayant généralement caractérisé les écrits relatifs aux juifs du Maroc, contribue a rétablir les
faits et a les analyser de maniére méthodique. Ce travail a fait I'objet d'un ouvrage d'abord publié en francais et ayant
pour cadre chronologique la période allant de la guerre hispano-marocaine de 1859-1860 a 1948.L'ouvrage qui nous
intéresse aujourd'hui est publié en arabe et il faut en souligner le symbole. Il fait une analyse exhaustive des facteurs
tant internes qu'externes qui ont infléchi I'évolution des relations entre Juifs et Musulmans au Maroc entre 1912 et
1948.Dans le cadre général des mutations économiques, sociales et culturelles crées par le Protectorat et la division
du pays en trois grandes zones (francaise, espagnole et internationale), sont ainsi étudiées les retombées sur le plan
intercommunautaire de la "politique indigéne" adoptée par le général Lyautey et ses successeurs, les "répercussions
marocaines” des bouleversements survenus sur la scéne européenne a partir de 1933, I'onde de choc des évenements
du Moyen-Orient, et la tourmente dans laquelle le monde a été plongé entre 1939 et 1945 (...).

Juifs et Musulmans ont été pendant cette période les acteurs solidaires et efficaces de I'ouverture du Maroc sur
I'Europe en particulier et de I'insertion du Royaume dans les grands courants géopolitiques et commerciaux.Le Maroc
avait I'ambition d'étre un acteur a part entiere dans la communauté des nations. Cela est particulierement vrai si I'on
pense au role de notre flotte sur les grandes routes commerciales, ou a la créativité du Makhzen, avec la fondation
d'Essaouira en 1765, dotée d'un statut qui se révelera étre bien avant I'heure celui d'une zone financiére et
commerciale "off shore". Approche visionnaire de Sidi Mohamed ben Abdallah, un Sultan en avance sur son temps et
démonstration éloquente de la richesse et de I'expertise des hommes et des femmes qui, depuis Mogador, allaient
partir, avec succes, a la conquéte de marchés lointains et donner au rayonnement diplomatique du Royaume un éclat
qui a fait date.

A cet égard, le travail de Mohammed Kenbib reste d'une étonnante modernité, qu'il s'agisse du débat encore trés
actuel autour du réle central de I'Etat, garant de la souveraineté et de la cohésion nationales, ou des atouts et des
risques inhérents a une stratégie d'ouverture volontariste vers le reste du monde. Les enseignements qu'il nous livre a
partir de sa lecture de cette époque restent ainsi d'une qualité jamais encore démentie.

KENBIB Mohammed. Les Relations Judéo-Musulmanes au Maroc de 1859 a 1948 Paris, Université Paris | - Sorbonne,
Thése de Doctorat en Histoire sous la Direction de Jean Duroselle,
Inscription Septembre 1987 soutenue en 1995 .- BG/R .- Science Religieuse - Philosophie - Hagiographie - Histoire -

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

67 sur 106

Droit - Ethnologie - Sociologie - Education- Enseignement - Systeme Culturel - Folklore - Démographie - Habitat
Humain - Structure Economique - Linguistique - Immigration .
In.: Fichier Central des Theses. Université de Paris X-Nanterre.

L'auteur a été Professeur d'Histoire a la Faculté de Rabat et est actuellement le Conseiller Culturel de 'Ambassade du
Maroc a Paris. La période étudiée commence avec la guerre et I'occupation de Tétouan (1859-1962) et s'achéve avec le
début de I'émigration en Israél : période marquée par les menées des "puissances"” contre I'indépendance du Maroc
(probléme des protections consulaires, des empietements et abus auxquels elle donnaient lieu), Protectorat franco-
espagnol, Deuxieme Guerre Mondiale et régime de Vichy, retombées marocaines des affrontements Judéo-Arabes en
Palestine...Durant cette période, la société a été secouée dans ses fondements politiques, économiques et culturels.
Les relations intercommunautaires en ont subi le contre-coup. L'Europe s'arroge un droit d'intervention au nom de la
"défense des minorités”, s'efforce de saper l'autorité de I'Etat avant de procéder au partage et a la conquéte. Elle
exportera aussi au Maroc son antisémitisme... tandis que que le sionisme développera son action, en contradiction
avec les solidarités palestiniennes du nationalisme marocain.L'analyse de M. Kenbib s'appuie sur une immense
documentation. Sans complaisance ni concession, elle s'attache a démontrer I'action déstabilisatrice des puissances
avant 1912 et ses conséquences négatives sur I'évolution des rapports Judéo-Musulmans. Les attitudes des aprtis
nationalistes sont également disséquées comme le sont celles des courants assimilationiste, sioniste et de "Front
Populaire" qui traversent la population Juive...Le tout sur fond de convivance traditionnelle d'une société
biconfessionnelle, ou le Maghzen, méme affaibli par I'administration directe, sait garder, sous Vichy, sonrdle de
protecteur.C'est le bilan d'un siecle-décisif- tiré par un historien, poursuivant les causes historiques dans les archives
et leurs effets, dans le vécu...On peut discuter les appréciations, non la documentation, encoremoins l'attitude
intellectuelle. "In.: Kahal Info Bulletin IntérieurN°12 de la Communauté Israélite Casablanca, Juin 1995, p. 4

KENBIB Mohammed. " Le Temps des Mellahs " Rabat, Mémorial du Maroc, Vol. 8, 1985, pp. 116-133 .- BG/R -
FRAS/C .- Science Religieuse - Hagiographie - Histoire - Ethnologie - Systéme Culturel - Art/Poésie - Folklore -
Habitat Humain - Structure Economique .

L'origine des premiers Juifs du Maroc reste obscure. La France, I'Espagne et la question des Juifs Marocains a la veille
du Protectorat. L'image des Juifs dans les Relations de voyage. Les Mellahs du Maroc. Richesse du legs culturel Juif,
I'orfévrerie Juif. Les bourgeois Juifs (succés commercial) au service des sultans (commerce et diplomatie).
L'occidentalisation des Juifs du Maroc. Le culte des Saints . Les rites et les cérémonies. La diaspora

KENBIB Mohammed. " Recherches sur les Juifs du Maroc : esquisse de bilan ". In.: Les Sciences Humaines et Sociales
au Maroc : études et arguments

Rabat, Publications de I'Institut Universitaire de la Recherche Scientifique, 1998, pp. 169-183 .

- BG/R - FRAS/C.

- Science Religieuse - Histoire - Sociologie .

Notes Bibliogr.

Etat des lieux des recherches universitaires poussées tant a l'intérieur du Maroc que dans les institutions étrangeéres
(Francaises, américaines et israéliennes) sur les Juifs du Maroc par des historiens, anthropologues, "culturalistes”,
linguistiques et politologues

KENBIB Mohammed. " Les Relais de communication du Maroc précolonial : le réle des journalistes Juifs a Tanger "
In.: Miroirs Maghrébins : itinéraires de soi et paysages de rencontre Paris, Ed. du C.N.R.S., 1998, pp. 29-37 . - FRAS/C
. — Science Religieuse - Histoire . Notes.

Outre les écrits des voyageurs, les croquis et aquarelles des peintres et les rapports des diplomates en poste surtout a
Tanger, les Juifs de la cité du Détroit contribuaient activement au faconnement de I'image de Tanger et du Maroc en
général. L'auteur souligne le role de la presse Juive tangéroise visant a alerter et sensibiliser I'opinion publique
européenne eu égard de la situation lamentable des Israélites Marocains

KENBIB Mohammed. " Des Juifs dans une Cité Sainte de I'lslam ". In.: Fés Médiévale. Entre légende et histoire, un
carrefour de I'Orient a I'apogée d'un réve Paris, Ed. Autrement, Série Mémoires, N°13, 1992, pp. 166-175 .- BG/R -
CESHS/R - FRAS/C - YC-YL/C .- Science Religieuse - Histoire - Ethnologie - Structure Economique .

Dés sa création par Idriss Il (791-829), Fes compta une population Juive qui alla jouer un role considérable dans le
faconnement de l'identité de cette métropole de I'lslam. La Communauté Juive a connu une grande quiétude et un
apogée a Fes. Les Mérinides (1258-1471) se sont appuyés sur elle et sur son dynamisme pour assurer leur
rayonnement. Elle put batir son épanouissement culturel en partie sur la base de la prospérité que lui assurait son
dynamisme dans l'artisanat et le commerce a grande distance auquel s'adonnaient ses grands négociants
principalement avec I'Orient , le Soudan et I'Europe Méditerranéenne.Cette population grossie par I'arrivée de vagues
successives de Juifs venus de Castille et d'Aragon (1391-1392) fut estimée en 1451 a 4000 personnes sur 50000 que
comptait la Capitale Idrisside.Exercant un monopole sans partage sur l'orfévrerie, la frappe des monnaies, le travail du
cuir et des laines, la fabrication des armes, les Juifs intervenaient aussi dans I'agriculture (oliviers, figuiers, vignobles
et surtout céréales ).Appréciés par les souverains Mérinides, les Juifs réussirent peu a peu a avoir la haute main tant
sur le gouvernement et sur I'administration de la Cité Idrisside. lls furent les alliés objectifs d'un parcours qui devait

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

68 sur 106

faire face au fondamentalisme et a I'opposition de la population Fassie et de ses rivaux.Les nouveaux apports des
nouveaux venus d'Espagne marquérent d'une empreinte indélibile le mode de vie raffiné de la bourgeoisie Juive de Fés

KENBIB Mohammed. Juifs et Musulmans au Maroc : 1859-1948. Contribution a I'Histoire des Relations Inter-
Communautaires en Terre d'Islam Rabat - Université Mohammed V, Publications de la Faculté des Lettres et des
Sciences Humaines,

Série Théses et Mémoires 21, 1994, 756 p, Préface de J-Baptiste Duroselle, Professeur émérite de la Sorbonne et
Membre de I'Institut de France .- BG/R - CESHS/R - FRAS/C - JB/R - IBZ-RA/J - UH/H - LC/WDC - MAHJ/P - AIU/P .-
Science Religieuse - Philosophie - Hagiographie - Histoire - Droit - Ethnologie - Sociologie - Education- Systeme
Culturel - Art/Poésie - Folklore - Démographie - Habitat Humain - Structure Economique - Linguistique .

Photo de Couverture illustrée : Feu Sa Majesté Mohammed V entouré de notabilités juives, en 1950. Cartes, Tabl,
Notes Bibliogr, Abrév et sigles : pp. 709-710, Glossaire : pp. 711-714, Sources et Bibliogr :pp. 715-747, Index.

Etude trés intéressante en 2 parties sur les Relations Judéo-Musulmanes au Maroc de 1859 a 1948.

1° Partie : "L'amorce de ruptures irréversibles, 1860-1912".

1. Fondements et évolution des Relations Judéo-Musulmanes au Maroc avant la deuxiéme moitié du XIX® sicécle ; 2.
Les répercussions de la guerre Hispano-Marocaine (1859-1860) sur les Relations Judéo-Musulmanes ; 3. De I"Affaire
de Safi" a I'épisode du "Rifain" ; 4. Dimension et retombées intercommunautaires du systéme des protections ; 5.
Usure, contrebande d'armes, insécurité, et "réclamations Juives" ; 6. Les perturbations intercommunautaires pendant
la derniere décennie du Maroc pré-protectoriel, 1902-1912.

2° Partie : "Colonisation, distanciation, transfert, 1912-1948".

1. Aspects intercommunautaires de la politique de préservation des "hiérarchies naturelles”, 1912-1925 .

2. Spécificités de I'évolution des rapports Judéo-Musulmans en zone Nord, 1912-1926 ; 3. Tentatives de structuration
du mouvement sioniste au Maroc et premiers échos des "événements" de Palestine, 1917-1929 . 4. Turbulences inter-
communautaires et velléités de "dialogue”, 1930-1939 . 5. Les Relations Judéo-Musulmanes pendant la Deuxiéme
Guerre Mondiale et 6. L'amorce du déracinement de Communautés bi-millénaires

KENBIB Mohammed. " Les Relations Judéo-Musulmanes au Maroc 1860-1945 : Essai Bibliographique " Rabat -
Université Mohammed V, Hespéris—-Tamuda, Faculté des Lettres et des Sciences Humaines, Vol. 23, 1985, pp. 83-104
.- BG/R - FRAS/C .- Science Religieuse - Histoire .

KENBIB Mohammed. " Les Juifs de Tétouan entre la Chronique et I'Histoire " Rabat - Université Mohammed V,
Hespéris-Tamuda, Faculté des Lettres et des Sciences Humaines,

Vol. 24, 1986, pp. 273-299 . - BG/R - FRAS/C - AIU/P . - Science Religieuse - Histoire .

KENBIB Mohammed. " Juifs et Musulmans au Maroc a I'époque du Front Populaire 1936-1938 " Rabat - Université
Mohammed V, Hespéris-Tamuda, Faculté des Lettres et des Sciences Humaines, Vol. 25, 1987, pp. 169-189 .- BG/R -
FRAS/C - JB/R - AL/BS . - Science Religieuse - Histoire

KENBIB Mohammed. " Recherche sur les Relations Judéo-Musulmanes au Maroc : esquisse de bilan " Rabat -
Université Mohammed V, Publications de la Faculté des Lettres et des Sciences Humaines, 1989, pp. 35-49 .- BG/R -
FRAS/C - LC/WDC .- Science Religieuse - Histoire - Sociologie .

KENBIB Mohammed. " Histoire des Juifs du Maroc " Montréal (Québec), Tribune Juive, Vol. 10, N°2, 1992, pp. 68-78
.~ UQAM/C - YC-YL/C .- Science Religieuse - Histoire .

KENBIB Mohammed. " Les Juifs Marocains dans la littérature coloniale : le cas de Jean et jérome Tharaud “. In.:
Maroc : littérature et peinture coloniales 1912-1956 : actes

Rabat - Université Mohammed V, Publications de la Faculté des Lettres et des Sciences Humaines,

1996, pp. 99-116 .- BG/R - FRAS/C .

- Science Religieuse - Histoire - Sociologie .

Notes.Une re-lecture des écrits "coloniales" des freres Taraud, antisémites, re-lecture qui s'incline essentiellement sur
I'image de I"indigene” juif

KENBIB Mohammed. "Muslim-Jewish Relations in XIX°th century. Morocco : a historical approach " . In.: Cultural
studies, interdisciplinary, and the University : acts

Rabat, Publication de la Faculté des Letrtres et des Sciences Humaines, 1996, pp. 147-165 - BG/R - FRAS/C .- Science
Religieuse - Histoire - Ethnologie - Organisation Sociale - Habitat Humain

KENBIB Mohammed. Les Protégés Rabat, 1996, Préface de Daniel Rivet .
BG/R - AIU/P - Science Religieuse - Histoire .

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

69 sur 106

KENBIB Mohammed. " Les Migrations des Juifs Marocains a I'époque contemporaine, XIX°*-XX° Siécles ". In.:
Migrations Internationales entre le Maghreb et I'Europe : les effets sur les pays de destination et les pays d'origines
Rabat - Université Mohammed V, Ed. par Mohamed Berriane et Herbert Pop, Publications de la Faculté des Lettres et
des Sciences Humaines, 1999, pp. 231-238 .

- BG/R - FRAS/C . - Science Religieuse - Histoire - Immigration

Kenbib examine les départs des Juifs Marocains pour des raisons religieuses, économiques voire politiques ; départs
intensifiés apres la création de I'Etat d'Israél

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

Options: Répondre a ce Message + Répondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: Arrik (IP enregistre)
Date: 03 d@cembre 2007 : 16:24

David Elmoznino
d’Eilat Israél

Palais et Jardins
En hébreu: Armonot Ve Boustanim
Traduit par Rony Ruimy (Suisse)

"Palais et Jardins”, (en hébreu: “Armonot Ve Boustanim”), est un recueil de récits consacré au Maroc, aux juifs du
Maroc, a la culture et a la tradition partagées, issu de la main de David EImoznino, né a Essaouira-Mogador en 1944,
qui a émigré vers Israél a I'age de 10 ans, et qui réside actuellement a Eilat, au bord de la mer rouge.

Au fil de ces récits différents et variés, I'auteur nous raconte la grande communauté juive du Maroc au milieu du siécle
passé, au sein d'une civilisation en amont des grandes vagues d'émigration (Aliyah) qui allaient suivre, a travers les
yeux d'un enfant qui a grandi au Maroc et qui est revenu quelques dizaines d'années plus tard sur les lieux de son
enfance, dans un élan irrésistible poussant nombre de nouveaux immigrants a une sorte de pélerinage aux sources.
Ce sont des récits hauts en couleur, chaleureux, brossant des tableaux ou s'entremélent images et souvenirs, us et
coutumes, spécialités et cuisine locale, des fresques de lieux enchantés et enchanteurs, de particularismes et de tissus
de relations intra et intercommunautaires.

David se consacre a I'écriture de ses chroniques dés son retour du Maroc. Au dela des narrations colorées, des
évenements puisés dans la maison du pere, David EImoznino a réussi a faire revivre la culture marocaine dans toute
son authenticité et retrace par la, la vie de I'importante communauté juive qui en était imprégnée. Une ame d'artiste
était cachée en lui, attendant le moment de s'exprimer, patientant durant toutes ces années durant lesquelles la
priorité était accordée aux besoins de sa famille, et a sa subsistance. Il devait ronger son frein lors de ses études,
cherchant en vain dans les livres scolaires, toute allusion ou référence a cette culture juive nord-africaine, a cette
richesse immense, a cette mémoire menacée d'ores et déja de disparaitre dans les méandres de I'oubli, dés lors que la
majorité des juifs du Maroc avaient quittés le pays aprés des millénaires de présence. Devant ce vide historique et
culturel, un immense besoin de pallier a ce manque se fit en lui.

Mais il devait encore patienter. L'opportunité ne se présentat qu'aprés son dernier périple au Maroc, aprés avoir revu
les lieux de son enfance, auxquels il vouait de longues années durant, une nostalgie profonde, lorsqu'il vit la place de
Djama'-El-Fna du point de vue d'un touriste cette fois—ci, et non de celui d'un enfant dont elle représentait tout
l'univers d'alors, aprés avoir accumulé et absorbé toutes ses visions lors de cette tournée émouvante, ce retour aux
sources, aux origines. Les souvenirs se rapportant a son enfance a Marrakech et a d'autres lieux chers se brouillaient,
se mélaient, devenaient confus. Lorsqu'il a quitté son ancienne patrie en compagnie de ses parents, la coupure fut
subite, fulgurante, figeant images et souvenirs dans un contexte précis. Toute cette époque est remontée a la surface,
émergeant lentement des profondeurs ou elle était enfouie, et trouve son expression sous forme de courtes nouvelles
évocatrices.

Cet ouvrage nous livre également un message d'amour et de paix, celui d'une vie communautaire intime, d'une
coexistence fraternelle et pacifique, un message de passion aussi, tel ce récit relatant I'amour merveilleux naissant,
jaillissant entre une jeune fille musulmane et un jeune berbeére, un récit inséré parmi d'autres histoires se nourrissant
du quotidien juif marocain, et des modes de vie locaux.

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

70 sur 106

Une réaction particuliéerement touchante provient de I'historien marocain bien connu, Betzalel Dahan:

"David fait partie de ceux qui considerent I'écriture comme une mission aupres du public, et aupres de la
communauté, comme un moyen de transmettre |'héritage de la maison du pere. David ne se trouve pas dans le besoin
de tirer sa subsistance de I'écriture. Il nous rappelle ce rabbin juif marocain qui a toujours préné une foi
désintéressée, et qui, dans sa Tébah1 en tant qu'officiant (Shaliyah Tzibour2), se refusait de voir dans la priére la
source de sa subsistance. David exerga un autre métier, ce qui lui permit de subvenir en tout honneur aux besoins de
sa famille, et, pour la communauté qui en est fiére, il représente le modele a suivre et a imiter. Son ouvrage, qui est
sorti dernierement, est un véritable document d'authenticité, il y raconte, avec une grande sobriété littéraire, et c'est la
toute la valeur et la grandeur du livre, des histoires courtes qui se lisent d'une traite, et qui mettent le lecteur en
appétit, a la maniére de cette @#3$%& servie apres la priére du matin (Shahrit3) dans le prolongement d'un Samedi
sacré. Pour toutes ses raisons, il faut encourager l'auteur et faire connaitre son livre, c'est en quelque sorte la Dafina4
de notre meére, accompagnée des poésies et des chants de notre pére de famille”.

Le livre “Palais et Jardins” est sorti a la veille du Nouvel An Juif5, il a été chaleureusement accueilli par des dizaines de
foyers marocains, mais aussi non marocains en Israél. Le livre est écrit dans un style fluide et attachant, il est difficile
de s'en séparer, d'en interrompre la lecture et de le quitter des yeux. Ces courts récits nous captivent, leurs
descriptions envo(tantes nous entrainent au dela du présent, et nous rappellent ¢a et |a, d'antiques Iégendes, des
contes et narrations dans le style de I'éternel Mille et une Nuits.

"Palais Et Jardins” a sans aucun doute révélé au grand public I'Eilatien David EImoznino, policier retraité et écrivain a
l'aube de son oeuvre, de sa création et de sa réalisation. Ses talents de conteur le mettent sous les feux de la rampe, il
nous dévoile a travers ce parcours et son aboutissement, la nature profonde de ses voeux simples et secrets, nichés
au fond du coeur, des années durant.

Chaudement recommandé.

1 Tebah: a l'intérieur de la synagogue, tribune, estrade surélevée comportant un pupitre de lecture, ou la Torah
(Pentateuque) est lue, elle fait face a I'Eikhal (Arche Sainte), partie essentielle du mobilier synagogal, ou sont rangés
les rouleaux de la Torah. L'Eikhal est aussi désignée par le terme Aron-Hakodesh celui-la méme qui servait a désigner
I'arche du Tabernacle du désert.

2 Shaliyach Tzibour: ministre-officiant, membre de la congrégation et représentant la communauté en priere, il se
tient généralement dans la Tebah et assure le bon déroulement des offices religieux.

3 @#3$%&: préparation culinaire a base de pommes de terre, de blé ou de riz, de pois chiches et de viandes diverses
(pied de boeuf...) et oeufs durs brunis par une longue nuit de cuisson dans un four fermé, a basse température. Plat
typiquement sépharade, repas traditionel du chabbat des communautés juives de I'Afrique du nord, consommé le

Samedi midi. Le nom provriendrait de I'Arabe @#$%&/adafina qui veut dire "couvert, etouffé"; autre explication: de
I'Arabe «Medfouna», voulant dire "cachée, courverte. (Autre appellation : "Skhina").

4 Shabhrith: la premiere des trois priéres du Samedi dans la liturgie juive, se passe dans la matinée et tire son nom de
Shahar, qui veut dire matin, aurore, aube. Elle est suivie de Minha dans I'aprés-midi et de Arvith le soir.

Nouvel An Juif: littéralement “La Téte de I'Année”, I'une des principales fétes juives fixée au premier jour du mois de
Tischri (Septembre ou Octobre), et dorénavant acceptée comme le commencement de la nouvelle année religieuse.
(Bien que selon la Torah, I'année commence en Nissan, le mois de Pessah, la Paque juive).

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

Options: Reépondre a ce Message - Répondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: darlett (IP enregistre)
Date: 06 d@cembre 2007 : 21:25

Pour Arrik mon cher ami,

Je te souhaite d'excellentes fetes de Hanoucca et meme si tu ne t'occupes que de Judaisme marocain, je te souhaite le
bonheur et la sante et surtout de garder intact ton humour et ta sympathie.

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De... http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

71 sur 106

Voici un clip place sur le cafe par Suzanne pour te montrer qu'il n'y a pas que toi qui se brise les dents sur cet appareil
qu'est le PC.

Options: Répondre a ce Message « Répondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain

Posté par: Arrik (IP enregistre)

Date: 06 d@cembre 2007 : 23:57

[quote darlett]Pour Arrik mon cher ami,

Je te souhaite d'excellentes fetes de Hanoucca et meme si tu ne t'occupes que de Judaisme marocain, je te souhaite le

bonheur et la sante et surtout de garder intact ton humour et ta sympathie.

Voici un clip place sur le cafe par Suzanne pour te montrer qu'il n'y a pas que toi qui se brise les dents sur cet appareil
qu'est le PC.

Coucou Darlett

Un vrai régal ce clip, je me suis délecté ! Bravo a Suzanne d'y avoir pensé.

Mais, mon p'tit coco, je ne m'occupe pas que du Judaisme marocain,je suis aussi dans le business avec le Maroc, I'Inde
et Israel, je suis dans I'humanitaire avec le Maroc et I'inde depuis 30 ans sans discontinuer et enfin je travaille sur la
sociologie politique, voila ce qui m'aiguillonne de fagon permanente, et je reste unilatéral dans mes choix et mes

activités toujours passionnantes.

A toi je retourne les mémes voeux pour Hanoukka de vie paisible, restant toujours entiére avec toi-méme et flirtant
avec l'art comme tu le réussis si bien. Longue vie a Darnna et Bisous

Arrik

Options: Répondre a ce Message - Répondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: Arrik (IP enregistre)
Date: 06 d@cembre 2007 : 23:59

Citation:

darlett
Hmimo, she tiyhe barih ve hazak ad 120 shana !

Merci Darlett pour ce voeu pieux qui me fait plaisir.
Merci d'y avoir pensé.

Je vais me coucher déja, demain la longue journée ba rakia ha sheviiyt

Bises

Arrik

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

72 sur 106

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

Options: Répondre a ce Message - Répondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain

Posté par: Arrik (IP enregistre)

Date: 13 d@cembre 2007 : 14:56

Loué soit notre Seigneur, tout est enfin rétabli.

Bravo Darlett & Gérard pour ce bon travail de réparation et pour votre optimisme affiché,
bise et amitiés

Arrik

Options: Répondre a ce Message + Répondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: Arrik (IP enregistre)
Date: 13 d@cembre 2007 : 15:05

Merci de parcourir le texte et sysnopsis

Il s'agit de I'ouvrage rédigé en arabe et en version francaise de Said Sayagh, dont la grand mere EICohen a été
convertie a I'lslam a Fes.

Said est né a Meknés. Il m'a été recommandé par une amie.
Nous avons longuement parlé au téléphone hier.

Il cherche un terrain de coop et d'opportunités, voir d'amitiés, il cherche aussi un éditeur. j'ai commencé a lui ouvrir
les portes de notre association.

Il est enfin basé a Montpellier, il a 54 ans, péere de 4 enfants, il est prof d'arabe a la fac de Montpellier, son ouvrage
sur Sol Hatchuel est éclairant, le premier du genre a remettre en question le fanatisme d'autrefois.

Il mérite qu'on s'intéresse a lui,
Affaire a suivre. Si vous désirez I'appeler ou lui écrire, je vous envoie sur demande ses coordonnées

Bises et amitiés
Arrik

From: Said
To: arrik.delouya
Sent: Thursday, December 06, 2007 5:11 PM

Bonjour Monsieur Delouya,

Je voulais vous parler d'un roman sur le martyre de Sol Hachuel, que je viens de finir. J'ai envoyé le manuscrit arabe

aux éditions marocaines, Le Fennec et Tarik.

J'ai ensuite fait une version francaise de ce manuscrit. J'ai besoin de conseils pour la publication.

A qui m'adresser? Faut-il commencer par rechercher la publication en fracais ou en arabe?

Je m'appelle said Sayagh, ma grand-mére paternelle est une Kohen de Fes. L'histoire de la petite Sol m'a perturbé.

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

73 sur 106

La question des conversions forcées, dont quelques uns de mes ancétres, m'interpelle.

Je vous remercie de ce que vous pourrez me dire!

Said Sayagh

SAID SAYAGH, agrégé d’arabe, docteur en Histoire ; a publié aux éditions du CNRS : La France et les frontiéres
maroco-algériennes de 1873 a 1902, Paris, 1986.

Titre: L’autre juive Solikha la tsadika
Théme : Le martyre d’une jeune juive marocaine de Tanger, exécutée a Fes en 1834.

Quatriéme de couverture :

Le cadi traversa un vaste patio inondé par un soleil incendiaire et, que seul I’écoulement de I’eau de la fontaine
centrale rafraichissait. Il s’assit, croisa les jambes en tailleur, se couvrit les pieds avec un pan de son burnous, ce qui
laissait entrevoir une partie de son sarouel, de sa chemise de corps aux marges brodées de fil de soie et son caftan dit
Mahsour, marque de son godt sir et de son appartenance aux familles de notables fassis.

Autour de lui, quatre témoins instrumentaires préparaient leurs feuillets manuscrits, calames et encriers.

Il referma un vieux livre relié, portant, en lettres andalouses le titre : « Jurisprudence sultaniennes » de son auteur Al
Mawardi et attendit I’entrée de la coupable.

Sol, pour atteindre la salle d’audience, fut obligée de se faufiler dangereusement dans une masse compacte, digne
d’une foule, un jour de souk. Les mokhaznis la tiraient vigoureusement tout en repoussant les badauds avec leurs
batons.

Elle se présenta devant le cadi. C’était une petite fille amaigrie, le visage livide, illuminé par de grands yeux creux. Le
cadi, les traits desséchés, bien que les années n’aient pas encore alourdi son échine, la fixa ...

Résumé : Sol, Zoulikha en arabe, est une jeune fille juive tangéroise. Elle était tres belle, Sol, Zoulikha en arabe, la
jeune fille juive tangéroise. Elle s’était liée d’amitié avec une voisine musulmane, Tahra, chez qui elle se rendait quand
elle n’en pouvait plus des remarques de sa mére. Un jour, Tahra informa le pacha que la petite Sol voulait se convertir
a l'lslam.

Devant le pacha, Sol nia toute intention de laisser la foi de ses ancétres. Elle fut condamnée a mort pour apostasie.
Elle devait avoir entre quatorze et seize ans. Sa famille, ainsi que la communauté juive de Tanger, désireux de la
sauver, lui conseillérent de se convertir en apparence et porterent I'affaire devant le sultan. Moulay Abderrahmane, le
sultan du Maroc, a I’heure ou la France conquit I’Algérie, plia sous la pression des faquihs musulmans et confirma la
condamnation a mort. Le courage de la jeune fille marqua les esprits de I’époque, musulmans compris.

Extraits de I'ouvrage « L’autre juive Solikha la tsadika » de Said SAYAGH, agrégé d’arabe, docteur en Histoire, vivant a
Montpellier et enseignant I’arabe a I’Université de Montpellier (Il a publié aux éditions du CNRS : La France et les
frontiéres maroco-algériennes de 1873 a 1902, Paris, 1986.

Issachar la surprit :

- Pourquoi tu ne deviendrais pas musulmane ?

Elle fit un effort pour reprendre son souffle et bredouilla :

- Pourquoi me ferais- je musulmane ?

- Pour protéger ta vie...pour rester en vie...pour ne pas mourir...

- En vérité, il ne passe pas une division du temps sans que je prenne une décision pour la renier juste apres. Je t'aime,
mon frere. J’aime mon pére, j’aime ma meére, j'aime tous les juifs, ceux que je connais et ceux que je ne connais pas.
J’aime la vie ; méme Tahra, je I’aime. J’aime la petite rue étroite ou nous habitons. Cet amour prend sa source dans ce
que je sais sur moi-méme ; dans le fait que je suis juive. Si je perds ce que je sais, mes reperes, ce qui organise mon
cerveau et mon imagination, je me perds, je perds mon ame, j’erre. Je suis Sol, juive, fille de Haim et de Simha, eux-
mémes juifs. Je ne m’imagine pas Fatima, fille de je ne sais qui...ni rien d’autre. Quand j’essaie de m’imaginer en autre
chose, vivant dans d’autres conditions, j’ai I'impression d’étre au bord d’un précipice, au bord de la chute.

Le cadi qui prit la téte du clan adverse était le célebre Ahmed Bennani. Il était connu pour sa mémoire puissante, ses
références solides et pour les appuis dont il bénéficiait a Feés dont il était originaire.
Il avait été consacré par d’éminents oulémas en rhétorique, en figh, théologie, en hadith, en exégese, en logique...ll

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De... http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

avait hérité de la chaire d’exégése a la mort de son maitre Abou Yahya Sarraj. Il avait été nommé, ensuite, grand mufti
de Fes. Sa rigueur a I’égard des délinquants et des hérétiques participait de sa renommeée dans tout le pays. Ses
admirateurs le désignaient avec les qualificatifs de grand savant, splendeur de son siécle, maitre de I’excellence, de la
rédaction, de la connaissance et du savoir.

Son exposé débuta par une mise au point. Pour lui, Mohamed avait appliqué la peine de mort a I'occasion de
I’apostasie de Abdallah Ibn Al Akhtal qui s’était réfugié dans la Kaaba. Mohamed avait ordonné son exécution,
ajoutant : « Méme s’il s’abrite derriere la Kaaba. » On I'avait passé par les armes.

Le cadi rappela que les dhimmis étaient inférieurs en valeur aux musulmans conformément au hadith : « S’ils vous
insultent frappez-les. S’ils vous frappent, tuez-les. »

Les musulmans avaient droit de vie et de mort sur les dhimmis, aussi, par décision divine. Dieu, ne les avait-il pas
condamnés a I'avilissement et a I’abaissement, comme il est écrit dans le Coran : « quiconque d’entre vous apostasie,
puis meurt tandis qu’il est mécréant, les voila ceux qui ont fait faillite ici-bas et dans I'au-dela »

La peine de mort était par conséquent la juste sanction de I'apostasie.

Il développa ensuite une démonstration alambiquée qui suscita 'admiration de ses pairs : « Le non croyant a la liberté
de croire ou de ne pas croire, avant d’énoncer sa croyance. Son jugement se fera sur son choix entre la croyance et
I'incroyance.

Mais celui qui croit par choix, puis se détourne de I'lslam est puni pour apostasie. Toutefois, avant I’application de la
sentence au musulman qui a apostasié, il faut lui appliquer le délai de repentance, estimé a trois jours. S’il se repent,
il ne sera pas tué. » Il cita a 'appui, un hadith de Mohamed :

« Celui qui change sa religion, tuez-le. »

Il commenta le hadith : « Il s’agit de ceux qui suscitent le désordre, divisent la Umma et s’allient aux ennemis de
celle—ci. »

Il attira I’attention de ses collégues sur les dangers qui guettaient la terre d’Islam et justifiaient la rigueur dans
I’application des peines. Pour accentuer son propos, il rappela les versets du Coran : « Combattez ceux qui ne croient
pas en Dieu ni au jugement dernier et n’interdisent pas ce que Dieu a interdit et ne suivent pas la vraie religion, parmi
les gens du Livre, jusqu’a ce qu’ils paient la Djizia .» Il n’hésita pas a rappeler les conditions de la Dhimma :

« Six conditions sont obligatoires :

- Interdiction aux dhimmis de porter atteinte au Coran et de le travestir en le citant, a I'oral et a I’écrit.

- Interdiction de citer le prophéte en usant de suspicion ou de dérision.

- Interdiction de citer I'lslam pour en dire du mal.

- Interdiction d’épouser une musulmane, en mariage légal ou en fornication.

- Interdiction de chercher a détourner un musulman de sa religion, de porter atteinte a ses biens.

- Interdiction de s’allier aux ennemis de I'lslam, méme s’ils sont leurs coreligionnaires, de signer la paix avec eux ou
de les renseigner.

Ces conditions sont obligatoires et ne peuvent subir aucune concession. Leur publication et affichage sont
obligatoires. Il faut les leur rappeler avec insistance pour qu’ils prennent conscience de leur importance. Le non
respect de I'une des conditions équivaut a la rupture du pacte.

Six conditions ont valeur de recommandations :
- Obligation de porter des vétements spécifiques, différents de ceux des musulmans.

- Interdiction d’élever des constructions plus hautes que les constructions musulmanes et obligation d’abaisser les
constructions anciennes.
- Interdiction de faire entendre les cloches, de lire leurs livres ni de faire savoir leur position sur le Christ.

- Interdiction de consommer le vin en public, d’afficher les croix et de montrer les porcs en public.

- Interdiction des enterrements et de tout signe de deuil, en public.

- Interdiction de monter a cheval, par contre, autorisation des mules et des anes.

Ces dernieres conditions ne deviennent obligatoires qu’aprés leur publication. Leur respect est obligatoire. Le non
respect n’entraine pas une rupture du pacte, mais est sanctionné. »

En conclusion, le cadi attira I’attention sur la tendance des juifs de Fes a ne plus respecter les conditions du pacte qui
justifiait le maintien de leur présence. Il donna en exemple, le cas de Makhlouf Gdalia, dont les richesses étaient
innombrables et qui se permettait de rentrer au palais du sultan chaussé de babouches jaunes, contrevenant en cela a
une interdiction plusieurs fois séculaire.

74 sur 106 27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De... http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

Cette deuxiéme position prévalut et fit I'objet de la fatwa.

Le dernier mot restait, toutefois, au sultan. Mais celui-ci pouvait-il aller a I’encontre d’une fatwa des oulémas ?

Soudain, un grand fracas, en provenance de Tanger, retentit. Les explosions se succedent. D’épais cercles de fumée
montent au ciel, se fondent dans les nuages bas, dessinant d’étranges bétes qui changent de formes au gres des
vents. Le spectacle le subjugue. La distance et la surprise donnent un aspect brumeux a sa vision, la balancant entre le
réve et la réalité. Il lui semble que Tanger et les montagnes tremblent. Ses sens s’enflamment.

Il ne sait comprendre ce qui se passe ni ne parvient a maitriser son émoi. Il arrive a souffler, libérant un long et
bruyant soupir qui se propage dans sa téte.

Plus tard, il apprendra que des navires, galiotes et frégates de la flotte francaise ont bombardé Tanger. Aucun juif de
la ville ne fut touché. Aussi, un Pourim de las Bombas fut-il dédié a I'’événement.

Mais Issachar ne peut oublier ce jour d’lyyar de I’an cing mille cing cents quatre-vingt- quatorze ou le soldat a coupé
la téte de Sol avec son sabre. La vision obsédante ne le quitte plus.

A chaque fois, il essaye d’arréter la lame avant qu’elle ne traverse le cou fin et fragile. A chaque fois, il pense, si
seulement elle avait crié, le bourreau se serait arrété, au moment ou la lame caressa sa joue ; il lui aurait demandé si
elle s’était repentie...

Si elle avait crié,...

Si elle avait prononcé la shahada,...

Si elle était restée vivante...

La vision finit par disparaitre. Issachar, le cceur lourd, aurait souhaité mourir avec elle.

Options: Répondre a ce Message « Répondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: Arrik (IP enregistre)
Date: 14 d@cembre 2007 : 02:45

« Le patrimoine Juif Marocain d’aujourd’hui: résistance ou persistance ?
de I'Olympe a la Vallée des Pleurs »

par

Dr.Arrik Delouya (Ph.D-Sociology)
sociologue chercheur & écrivain
Président de I’Association
« Permanences du Judaisme Marocain par I’action humanitaire »

CEuvrer sur le terrain du patrimoine du judaisme marocain mais aussi réunir réguliérement des « think tanks »
accompagnés d’opérations rigoureuses de « fund raising » était une véritable gageure.

Pour la réaliser, il a fallu s’entourer de professionnels et de sages originaires du Maroc, juifs et musulmans, de
professions variées incluant doctorants et chercheurs, directeurs de centres de recherches et de départements
universitaires de tous les continents.

Ensemble, ayant la méme vocation, cette équipe s’est réunie pour créer I’association des « Permanences du Judaisme
Marocain par I'action humanitaire » composée de jeunes étudiants de 20 ans mais aussi de seniors de 85 ans, nous
avons décidé de faire connaitre notre judaisme marocain sous ses multiples aspects, longtemps méprisé, ignoré ou
occulté: communauté, société, art, éducation, savoir, judaisme spécifique ancien et judaité contemporaine...a travers
des groupes de réflexion, des actions de sauvetage du patrimoine, des symposiums, des écrits, des syntheses de
films, face a I’érosion et I'oublie de I’histoire. « La ou I’histoire pourrait s’effacer, ’homme se doit de raviver sa
mémoire presque mouvante devant nos yeux «.

75 sur 106 27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

76 sur 106

Cette équipe qu’Arrik Delouya a mis en place a décidé d’oeuvrer pour les mémes buts multiples de faire connaitre
I'immense richesse du judaisme marocain tel que patrimoine vivant, résistant et persistant, de le rendre accessible la
lecture de theses devenues ouvrages de références, en assurer la traduction en différentes langues, restaurer les sites
qui ont été marqués par I’histoire, organiser des conférences et séminaires de facon itinérante a travers plusieurs pays
et villes depuis Cordoue jusqu’a Marrakech, puis de Tiberiade a Demnate, ré - éditer tous les ouvrages de références
épuisés et qui sont le plus demandés et enfin lancer a travers le monde des spectacles dignes de cette culture et de
cet héritage. L’accent est mis sur le soutien affirmé aux programmes mis en oeuvre en France, au Maroc, en Espagne
et en Israél & a la mise en ceuvre des actions présentées

La conception de cette action humanitaire passe par le constat de ce lieu de réparation, de compensation, dans un
monde ou les Droits de I’'Homme ne sont pas universels et ol I’on nait inégal. C’est dans ce monde tissé d’inégalités
que nous constatons les injustices, I’organisation non antagoniste de la réduction de toute aliénation, de la chance a
toute différence.

L’humanitaire est alors une dynamique qui crée et pratique des circuits de communication entre trois univers
sociologiques aux structures internes complexes, la finalité étant d’établir une communication inclusive entre les
hommes.

L’univers de la marginalité sociale, quelle que soit sa nature (judaisme minoritaire souvent baignant au sein d’une
société majoritaire, patrimoine abandonné et / ou abimé, pauvreté ou danger d’acculturation et trans-culturation,
misére ou abandon culturel, mal développement, catastrophe naturelle, maladie, Iésions morales ou sociales,
handicap, malnutrition, urgence, exceptionnel, accidentel, quotidien et des premiers opérateurs qui sont en contact
avec elle, proches de son terrain, témoins susceptibles de faire le diagnostic et de déceler les besoins essentiels
d’éléments marginaux pour « émerger », et d’élaborer des actions permettant I’émergence.

A I'opposé, est I'univers, immense comparativement, de la normalité sociale, de structures, de groupes, d’éléments
sociaux intégrés et constituant un potentiel de complémentarité, d’apport - d’ordre financier ou technique -, qui
peuvent contribuer a la démarginalisation de I'univers précédent. Leurs mobiles étant la solidarité, la charité, le godt a
de la justice, une réflexion, personnelle, parfois un intérét stratégique... Ce 2° univers est de plus en plus technique et
spécialisé.

Les actions humanitaires nécessaires pour réduire le mal et le souci humanitaire d’éléments sociaux relativement
privilégiés. Le rassemblement des moyens est nécessaire aux actions, du fund raising (de la collecte des fonds) sans
lesquels aucune action n’est possible.

Voila ce qui aidera a comprendre cette conception utile a sauver ce patrimoine Juif
Marocain deux fois millénaire pour le faire résister et persister

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

Options: Répondre a ce Message + Répondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: Arrik (IP enregistre)
Date: 14 d@cembre 2007 : 02:51

I1zza Genini la cineatse et productrice juive du Maroc

On trouvera des dizaines de milliers de « files » dans ces deux sites sur I'ouvre d’ 1zza Genini : Réalisatrice,
productrice et scénariste

[www.africine.org]

[www.google.fr]

[www.google.com]

[www.bladi.net]

[www.avmaroc.com]

[www.limage.info]

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

77 sur 106

[www.telquel-online.com]

[www.alwatan.ma]

[www.marocohra.com]

[fr.allafrica.com]

[www.map.ma]

[plateforme-mre.blogspot.com]

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

Options: Répondre a ce Message + Répondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: Arrik (IP enregistre)
Date: 14 d@cembre 2007 : 02:53

Compilation Arrik Delouya

Young Moroccan onlookers view with veteran US movie director Martin Scorcese
Marrakech International Film Festival
Spearheaded by the greatest visionary leader His Royal Highness Prince Moulay Rachid of Morocco

11 Déc 2007 [miffestival.canalblog.com]

Veteran US movie director Martin Scorcese speaks as he is flanked by Moroccan movie director 1zza Genini (R)

Veteran US movie director Martin Scorcese speaks as he is flanked by Moroccan movie director Izza Genini (R) during
the screening of the film "Transes" directed by Moroccan Ahmed El Maanouni on Jemaa El Fna Square in Marrakech, 09
December 2007, on the sidelines of the Marrakesch International film festival.

US director Martin Scorsese left and Izza Genini Moroccan producer right poses before the screening of the Moroccan
film "Trances' at the Jamaa El Fan

Posté par marocAdmin a 02:10

Young Moroccan onlookers view with veteran US movie director Martin Scorcese (out of camera range) the screening of
the film "Transes" directed by Moroccan Ahmed El Maanouni on Jemaa El Fna Square in Marrakech, 09 December 2007,
on the sidelines of the Marrakech International film festival.

Posté par marocAdmin a 02:15

L’Ghiwane en seize neuviéme
Said Raissi
10/12/2007

Groupe mythique sur une place mythique. L’ambiance sur la place Jemaa Al Fna était, hier soir, plus chaude que la nuit
précédente. Nass Al Ghiwane, qui ont donné un concert en prélude a une soirée cinéphile a ciel ouvert retracant leur
parcours, ont réuni plus de monde que Di Caprio et Scorsese réunis.

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De... http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

C’est en découvrant, sur une chaine de télévision allemande, aux Etats-Unis, « Transes » d’Ahmed El Maanouni, film
projeté en présence de la productrice Izza Genini, que ce dernier, saisi par les rythmes effrénés de cette formation
venu d’ailleurs, s’est intéressé au groupe mythique marocain des années soixante dix.

On retrouvera donc Nass Al Ghiwane sur la bande originale du film d’un des réalisateurs qui a le plus marqué son
époque cinématographique. L’atmospheére mystique de « La derniere tentation du Christ » de Scorsese doit beaucoup
a la musique envodtante des Ghiwane.

Une atmosphére que I’on retrouve dans « Transes », chef d’ceuvre documentaire - un genre peu exploré - du cinéma
marocain mais aussi un document historique qui a ce titre méritait d’étre restauré par la World Cinema Foundation
(WCF), présidé par Scorcese.

L’intérét du réalisateur de « Taxi Driver » pour les Ghiwane pourrait se prolonger et méme se concrétiser, comme I’a
affirmé il y a quelques temps Omar Sayed, par un documentaire réalisé par Martin Scorcese lui-méme.

Le festival de Marrakech ou le réalisateur américain et les Ghiwane se sont retrouvés, pourrait, pourquoi pas, servir de
lieu de concrétisation d’un tel projet. L'événement aboutirait, dans ce cas, a ce but ultime qui est de favoriser les
rencontres, créer des moments de magie et servir de catalyseur a de nouvelles aventures cinématographiques.

La journée d’hier a aussi été marquée par la projection de deux films en compétition officielle. Les « Jardins de Samira
» de Latif Lahlou qui incarne I’espoir marocain a été projeté en présence du réalisateur et des comédiens Sanaa
Mouziane et Mohamed Khouyyi.

Le film traite de I'errance sexuelle d’une femme insatisfaite, un sujet qui, selon certains, n’a pas été traité de maniére
suffisamment profonde pour un film cinématographique. D’autres spectateurs ont jugé le film émouvant et audacieux.

L’autre film en compétition était francais. « Actrices » de Valeria-Tedeschi conte I'histoire de Marcelline, actrice de
quarante ans, célibataire et sans enfant qui revient vingt ans en arriére. Le coup de coeur du jour « La capture » de
Carole Laure a été présenté par la réalisatrice et le producteur Jean-Francois Lepetit. Enfin, « L’ennemi intime » a
cloturé la journée de projection.

Les satisfactions de Samira. La journée d’hier a été marquée par la projection de I'unique film marocain en
compétition, « Les jardins de Samira ». Le film a recu un accueil plutot mitigé par une partie du public. Reste a voir si
jury a été convaincu. Quoi qu’il en soit le réalisateur Latif Lahlou a déclaré que voir figurer son film sur la liste des
films en compétition était en soi une satisfaction.

Début prometteur. Le réalisateur indien et membre du jury de la septiéme édition, Shekhar Kapur, dit étre surpris par
la qualité des quatre films en compétition qu’il a déja visionné. « Les Jardin de Samira » figurent parmi ces films. Doit-
on penser que le film de Latif Lahlou a réussi a toucher le Jury ? Impossible pour I'instant de le savoir. Les membres du
jury n’ont pas le droit de se prononcer sur les films qu’ils visionnent. Du moins pas avant le 15.

Par Abdeljalil Bounhar AP -
Dimanche 9 Décembre 2007 , 23h41

MARRAKESH, MAR

78 sur 106 27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

79 sur 106

US director Martin Scorsese left and l1zza Genini Moroccan producer right poses before the screening of the Moroccan
film "Trances' at the Jamaa El Fana square in Marrakesh during the 7th Marrakesh International Film Festival, Sunday,
Dec. 9, 2007 in Marrakesh. The festival runs through Dec. 7-15 and this year focuses on new films from eastern
Europe and Asia. (AP Photo/Abdeljalil Bounhar)

Cannes:

Martin Scorsese présente Transes d'’Ahmed Al-Maanouni

MAP

Mardi 15 Mai 2007

Cannes - Le réalisateur américain Martin Scorsese présentera, le 22 mai a Cannes, le film marocain "Transes", mis en
scéne par Ahmed Al-Maanouni et produit par Izza Genini, dans la section "Cine Classic", a I'occasion du lancement de
la "World Cinema Foundation" (WCF).

Hommage 2005 Martin Scorsese

Sur une idée de Scorsese, quelques cinéastes ont décidé de se réunir au sein de la WCF, une association a but non
lucratif qui se donne comme objectif d'aider a la préservation, la restauration et la diffusion des films du monde entier
et plus particulierement du cinéma d'Afrique, d'Amérique latine, d'Asie et d'Europe centrale.

Trois films soutenus par Martin Scorsese, Walter Salles (Brésil) et Cristi Puiu (Roumanie) seront présentés a l'occasion
de la naissance du WCF dans le cadre de la 60-éme édition du Festival de Cannes (16-27 mai). Il s'agit de "Transes"
réalisé en 1981, "Limite" (Brésil, 1931) de Mario Peixoto et "La forét des pendus" (Roumanie, 1964) de Liviu Ciulei.

Le 60éme Festival de Cannes sera également l'occasion pour Ahmed
Al-Maanouni d'annoncer son nouveau film "Les coeurs briilés" et Izza Genini son premier long métrage musical "Ndba
d'or et de lumiere".

MAP
Mardi 15 Mai 2007

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

80 sur 106

Mercredi 12 Décembre 2007

Par Ahmed Najim,
Cinéma. Quand Scorsese rencontre Maanouni

21 ans aprés avoir découvert et aimé le film Transes, Martin Scorsese a enfin rencontré son auteur, Ahmed Maanouni,
au dernier Festival de Cannes. Récit d’une relation a distance, entretenue par un long-métrage.

Ahmed Maanouni et Martin Scorsese, au Festival de Cannes.(AFP

Cannes, mardi 22 mai, vingt heures. La salle Pinéal, sise au Palais du Festival, projetait Transes, film cultissime
d’Ahmed Maanouni, dans une nouvelle version restaurée. L’événement est présenté par le cinéaste américain Martin
Scorsese, a I'origine de la restauration, accompagné de la productrice Izza Génini et, surtout, de I'auteur lui-méme.
Deux heures avant ce rendez-vous, Ahmed Maanouni s’était discretement éclipsé pour rejoindre sa chambre d’hoétel,
“histoire de me préparer pour I’événement”, confiera-t-il. A n’en pas douter, ce 22 mai n’est pas un jour comme les
autres pour le cinéaste marocain. Il a revétu un élégant smoking et s’est fait accompagner de sa femme, qui a sacrifié
a un incontournable caftan. En arrivant dans la salle, Maanouni s’est installé aux c6tés de Martin Scorsese. Une
premiéere rencontre entre deux hommes liés depuis 26 ans par un film : Transes.

Sous le charme de Transes

Les débuts de I’histoire d’amour entre Martin Scorsese et le long-métrage de Madnouni remontent au début des
années 80. Apres sa sortie en salle, le film, qui circule dans le marché mondial, est vendu a différentes chaines de
télévision, dont des networks américains. C’est I’un d’entre eux qui servira de trait d’union entre le réalisateur et le
film.

“En 1981, je travaillais sur le montage de “La valse des pantins”, se rappelle Scorsese. Je travaillais surtout la nuit, pour
éviter d’étre dérangé par les appels téléphoniques. Ma seule compagnie était mon poste télé, que je laissais
constamment allumé”. Le cinéaste américain somnolait au bout d’une longue journée de travail quand il fut réveillé, a
deux heures du matin, par une sonnerie de téléphone. Sur le petit écran de sa télé, diffusé sur une chaine new-
yorkaise, il découvre alors, tout a fait par hasard, un film inconnu : Transes. Il est, depuis, tombé sous le charme. “J’ai
été littéralement ensorcelé par la musique, happé par I'imaginaire du film. J’ai été impressionné par ce mélange subtil
entre musique, cinéma et théatre, qui m’a offert un véritable portrait de la culture marocaine. Ces gens chantaient leur
pays, leur peuple, leurs douleurs. Ce film m’a habité durant des années”, commente le cinéaste américain, lors de la
présentation de Transes au festival de Cannes.

Le film marquera tellement Scorsese qu’il ira jusqu’a contacter son auteur, quelques années plus tard, mais pour un
objet bien précis. “J’ai été étonné de recevoir, un jour, un message vocal envoyé par Martin Scorsese. Il m’y informait
qu’il avait vu mon film et qu’il avait beaucoup aimé sa musique. Et il me demandait mon autorisation pour utiliser la
bande-son, composée de chansons de Nass El Ghiwane, dans son prochain travail cinématographique”, raconte
Maanouni.

Ce dernier tentera d’entrer en contact avec son confrére américain, mais sans succées. En désespoir de cause, il
informe Izza Génini, la productrice du film, de la requéte de Scorsese et lui remet son numéro de téléphone, la
chargeant de régler les modalités d’un accord pour “I'emprunt” de la musique de Transes. Dont acte. Scorsese, a
I’époque plongé dans la préparation de “La derniére tentation du Christ”, s’inspirera directement de la bande-son de
Transes pour la musique du film, composée par Peter Gabriel.

Ainsi commenca I’histoire de Scorsese avec le film de Maanouni, pour ne plus finir. Les années passerent, et chacun
retourna a ses occupations professionnelles... jusqu’a 'année 2005, a I'occasion du Festival du cinéma de Marrakech.
La direction du Festival choisit alors de rendre hommage a Scorsese, avec carte blanche pour sélectionner les films qui
I'ont le plus marqué. Scorsese retient des classiques du cinéma mondial (Lawrence d’Arabie, Othello, etc)... et Transes,
son coup de coeur. Madnouni, lui, apprend la nouvelle comme le reste du public, grace a la presse : s’il était bien
présent a Marrakech durant le Festival, il n’était pas en revanche parmi les invités officiels ! “Curieusement, aucun
responsable du Festival n’a pensé a me contacter pour me dire que mon film a été sélectionné par Scorsese”, se
rappelle-t-il. Le monstre sacré du cinéma, qui I’avait complimenté il y a 24 ans pour son film, était la, tout pres, mais
inaccessible. A nouveau, la rencontre entre les deux hommes est différée.

La rencontre, enfin

Début 2007, I1zza Génini contacte Madnouni pour lui apporter une bonne nouvelle. “La World Cinema Foundation, dont
la création sera annoncée a I'occasion du 60eéme Festival de Cannes, a sélectionné ton film Transes. Une version
restaurée sera projetée dans la nouvelle section Cannes Classics, en présence du président de la fondation, Martin
Scorsese. Et c’est toi qui la présentera lors de sa projection”, écrit-elle. Des lors, les choses vont trés vite. Madanouni
recoit une invitation officielle de la direction du Festival de Cannes, pour un séjour de quatre jours dans la capitale
éphémeére du cinéma mondial. Il apprend aussi qu’il est désormais membre de la fondation montée par Scorsese. Le
21 mai 2007, le cinéaste marocain débarque a Cannes. Le soir-méme, un cocktail est organisé autour de la piscine du

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

81 sur 106

célebre hotel le Martinez. C’est 1a, enfin, que Maanouni va, pour la premiére fois, serrer la main de Scorsese, 26 ans
apres que les deux cinéastes se soient rencontrés... par films interposés.

“L'un des invités a pris 'initiative de me présenter a Scorsese. Il m’a aussitot pris dans ses bras et m’a serré tres fort.
Comme si nous étions de vieux amis, qui ne s’étaient pas vus depuis longtemps”, raconte Maanouni, qui recoit de vive
voix le compliment de Scorsese : “Je continue a regarder ton film avec le méme plaisir que le jour ou je I'ai regardé
pour la premiéere fois”, lance le maitre américain.

Le lendemain a lieu la vraie consécration : la projection, ce mardi 22 mai, de Transes. Scorsese fit son entrée, suivi par
Maanouni. Le premier présente le film avec ses habituelles phrases courtes, plus proches de la poésie que de la prose.
Prenant la parole, Madanouni se confond en remerciements, peut-étre le meilleur moyen de cacher son émotion, avant
de décrire I'aventure de Transes, avec sa modestie habituelle : “Je n’ai fait que retranscrire un réve, avec beaucoup de
respect pour Nass El Ghiwane”.

Maanouni reste de marbre devant les applaudissements de la salle au terme de la projection. “J’ai souvent tendance a
étre sévere avec mes films. La, je I’étais encore davantage. Assis a coté de Scorsese, je ne voyais que les erreurs
commises dans ce film, surtout au niveau du son et du montage. Je me suis reproché tellement de choses”. Pour
autant, I’'hnomme garde une grande tendresse pour son long-métrage, aujourd’hui vieux de 26 ans. “Aprés avoir revu
le film, j’ai senti qu’il n’était plus un corps immobile, inerte. Il avait désormais une dme et je me suis senti tout petit
derriére la caméra, devant ces milliers de spectateurs”.

Et maintenant ? “Le quart d’heure de gloire est terminé. C’est le moment de m’occuper de mon nouveau film, dont le
scénario comporte quelques aspects autobiographiques”. On ne sait pas, en revanche, si Transes et Martin Scorsese y
ont leur place...

Restauration. La seconde vie de “Transes”

Filmé en 16 mm, le long-métrage d’Ahmed Maanouni a été transformé en 35 mm via la technique dite du “gonflage”.
La restauration du film, tant au niveau de I'image que du son, a été réalisée dans un laboratoire de la ville de Bologne
en Italie, en prenant pour base la copie initiale en 16 mm, pour en développer un nouveau négatif. La restauration, qui
a nécessité pres d’un mois et demi de travail, a été financée par quelques mécenes dont Cartier, Giorgio Armani ou
encore Qatar Airways. Le film raconte la révolution culturelle et sociale dans le Maroc du début des années 70, a
travers le portrait du groupe légendaire Nass El Ghiwane. La formation a symbolisé la rupture du public marocain avec
la domination des produits culturels et artistiques en provenance du Machrek. “Nous voulons un art typiquement
marocain”, disait Omar Sayed dans une scene du film. Il avait mille fois raison...

Marrakech
Une «lecon de cinéma» avec Scorsese
Le réalisateur a partagé son amour du 7e Art avec étudiants et professionnels du secteur

Publié le : 11.12.2007 | 16h30

Il est devenu un fidéle abonné du Festival international du film de Marrakech. Apres I'hommage qu'on lui a rendu en
2005, il revient cette année pour donner une ‘‘lecon de cinéma".

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

82 sur 106

Présent lors de la cérémonie d'ouverture aux cotés de son acteur fétiche Leonardo Di Capreo, le réalisateur a répondu
présent a I'appel samedi apres-midi. C'est une rencontre pour partager avec étudiants et professionnels une reflexion
et une relecture de ses films les plus célébres. “Taxi driver”, “La derniére tentation du Christ”, “New York, New York”,
“Alice doesn't live here anymore” et ses documentaires ont été I'objet d'une analyse détaillée animée par le critique
francais Michel Ciment.

Un rendez-vous qui a attiré une belle foule désireuse de voir et d'entendre I'un des noms qui ont faconné les cinémas
américain et international.

Martin Scorsese, qui n'a jamais caché sa gratitude envers le Maroc ou s'est déroulé le tournage de deux de ses chef-
d'oeuvres («La Derniere tentation du Christ» -1988 et «Kundun» -1997), a su l'exprimer cet aprés-midi. Avec bonne
humeur et un détachement certain, il a procédé a une “autopsie” munitieuse des différentes composantes d'un film. Il
a raconté a la salle archicomble la naissance, dans sa téte d'adolescent, des premiers scripts, des premiers
personnages, des premiéres mises en scéne et surtout des premiéres images.

“A cette époque, je ne sortais pas beaucoup mais j'étais heureux de me retrouver seul dans notre deux-piéces ou en
me réfugiant dans I'église”, explique le réalisateur. Seul dans I'appartement de sa meére, il profitait de son absence et
de celle de son frere, partis travailler, pour se plonger dans son imaginaire.

Nourri des films d'Hollywood et de ceux des cinémas internationaux (italien, francais...), le jeune Scorsese en a fait
son école dramtique. Autodidact, ce réalisateur de grand talent n'a pas hésité a “exprimenter tous les styles, a les
combiner pour en faire un nouveau genre différent”, se rapelle-t-il.

En effet, la filmographie de Scorsese va de la tragédie, au mélodrame en passant par la comédie et I'épopée
historique. Lors de cette rencontre a coeur ouvert, le cinéaste a procédé a une lecture critique de ses propres films.
En plus de ses explications quant a ses choix esthétiques et techniques, il a porté un regard décalé sur ses
productions. “Pour New York, New York”, j'ai voulu faire dans le style hollywoodien coloré et bien animé.

Une tentative de capter les derniers vestiges d'un style qui tend a disparaitre”, se rapelle-t-il. Ceci avant de raconter
les problémes techniques qu'il a rencontrés, genre des longues séquences de 40 minutes qui ont demandé un
montage de 4 mois !

Ceci pour sortir le film dans les salles en méme temps que “Star wars”. Malchance! “car le film dés sa sortie était fini,
mort et enterré.

Il n'a pas pu résister au ras de marée” lance-t-il avec humour mais avec une petite amertume quand méme.

En visionnant une séquence de ce méme film avec un Robert de Niro impressionnant de drélerie, le réalisateur a
insisté sur I'importance et le charme de l'improvisation.

“Mais qu'elle soit bien structurée de telle fagon a apporter un plus”. Pour le réalisateur, la structure est fondamentale,
celle des personnages encore plus. “La mise en scene, la création d'un univers propre a travers paroles, lumieres et
costumes... vont permettre au spectateur d'entrer et de sortir du personnage qui s'ouvre devant lui” , rajoute Scorsese
avec sagesse.

A I'évocation du montage et des choix cruciaux qu'un réalisateur doit faire, Scorsese n'a pas caché son agacement.
Dans “New York, New York", j'ai décidé de couper moi-méme des séquences pour prouver que je ne suis pas tétu, en
fait, je I'étais.

Ceci pour éviter que les studios ne le fassent a leur fagon mais cette manoeuvre a porté préjudice au résultat final”,
confie Scoresese.

Faisant le tour du processus créatif d'un film, le cinéaste américain a dévoilé le secret du succes d'un cinéma qui n'a
plus rien a prouver: des détails, de I' organisation, de la créativité et du sens de I'aventure.

Avec son “Taxi driver”, devenu culte, et les autres films, il a démontré avec beauté ses théories nées de la partique
passionnée d'un art bien consommé.

Scorsese et Nass El Ghiwane

Tout le monde connait I'admiration du cinéaste américain pour les “Rolling Stones” du Maroc. Dans un geste d'amour,
il a pensé a restaurer le film “Transes” (1981) d'Ahmed El Madnouni. Ceci a travers la Fondation World Cinema créée
par lui.

Une association a but non lucratif qui veut apporter un soutien financier a la restauration et a la diffusion des films du
monde entier, en particulier ceux d'Afrique, d'’Amérique latine, d'Europe centrale et d'Asie. Le documentaire, qui ‘rend
célébre le groupe mythique, est le premier film a étre restauré par cette fondation. Martin Scorsese ne cache pas que
“Transes” a été une source d'inspiration pour son long-métrage “La derniére tentation du Christ.

"Ahmed Al Maanouni a réalisé un trés beau documentaire”, commente le cinéaste américain avant d'ajouter: "Ce film
m'accompagne sans cesse depuis 1981". Un témoignage de taille pour la création marocaine et pour Al Maanouni qui
vient de confirmer son talent a Tanger en remportant le grand prix grace a son film “Coeurs brisés”. Quant a
"Transes”, il est prévu dans le programme des projections de Jamaa El-Fna.

Par Hayat Kamal Idrissi | LE MATIN

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

83 sur 106

Les marocains
Izza Genini: La passion contagieuse

Farida AYARI

Février 1979. Aéroport de Roissy. Nous sommes un certain nombre de cinéastes, producteurs et critiques a attendre
I'embarquement pour le vol d'UTA en direction de Ouagadougou. Parmi nous, Izza Genini, une femme que je n'ai plus
perdue de vue depuis ce FESPACO 79, alors affaire de famille pour une poignée de passionnés du cinéma arabe et
africain.

Le pays des hommes integres, Burkina Faso, était alors tout simplement Haute Volta, dénomination géographique
héritée de la coloniale. Les projections avaient lieue en plein air, le déroulement des bobines couvrait la bande son, les
images défilaient dans un flou artistique et aux cris des professionnels qui réclamaient " le point ! " faisaient échos les
expressions savoureuses des ouagalais avides de leur reflet : " On veut golter I'image ! On veut godter le son !'"

|1zza faisait son entrée dans la grande famille du cinéma africain avec un poulain de choix : " Alyam, Alyam ", le
premier long métrage d'Ahmed El Maanouni. Avec énergie et générosité, 1zza, se contentait a I'époque de promouvoir,
de vendre et de distribuer les films des autres. Les films des cinéastes marocains comme El Madnouni et son ami de
toujours, Souheil Ben Barka.

Quelques années auparavant, elle avait effectué son retour aux sources, dans ce Maroc qu'elle avait quitté a dix-sept
ans. Une révélation et une passion qui inspireront le parcours artistique d'lzza Genini : de la gestion du Club 70, salle
de projection privée, mais aussi lieu de fétes mémorables autour de films musicaux, jusqu'a la réalisation d'une ceuvre
titanesque : " Maroc corps et ame ", une encyclopédie filmée de toutes les musiques marocaines.

Au début des années 80, le concept de World Music est balbutiant. Mais avec lzza , je découvre Nass El Ghiwane, Jil
Jalala et d'autres groupes marocains qui avaient déja compris que l'avenir était au métissage, a la fusion. Les rythmes
des Gnawas qui inspirent les Nass El Ghiwane sous I'impulsion de Tayeb Seddiki- ce fils d'Essaouira, bercé depuis le
biberon aux sons des guembri et des crotales, devenu homme de théatre, fut le premier a intégrer dans ses mises en
scéne ces rythmes des confins de I'Afrique noire- n'émeuvent que quelques initiés et les immigrés des banlieues.

Avec Izza, nous courrons de Saint Denis a Gennevilliers, de Corbeil a La Courneuve, pistant les Nass El Ghiwane de
concerts en concerts, souvent financés par des associations maghrébines. Les grands promoteurs ne sont pas encore
sur le coup.

Un matin de 81, Izza m'annonce : " Je vais produire un film sur les Nass El Ghiwane et Maanouni va le réaliser ! " Un
pari fou sur un groupe confiné aux ghettos maghrébins des grandes villes de France et a " Mosaiques " I'émission du

dimanche matin sur la 3.

C'est ainsi que " Transes " est né. Le seul et unique film musical du Maghreb.

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

84 sur 106

L'apothéose de " Transes " est le concert de Carthage, dans I'amphithéatre romain, ol une dizaine de milliers de
jeunes tunisiens exprimaient leur bonheur a I'unisson des musiciens.

" L'effet mode " du tout premier festival de Gnawas d'Essaouira devrait faire bénéficier 'Transes' d'une nouvelle
carriere.

Il aura fallu sept ans de gestation pour qu'lzza éprouve le besoin de s'exprimer par elle-méme

En 1988, elle décide de passer a la réalisation. Véritable artisane, pourvue du bon sens hérité de son pére, grainetier
qui sillonnait le Maroc de souk en souk, Izza fait tout par elle-méme.

Retrouvez et offrez-vous, dans la boutique en ligne, toutes les vidéos et DVD d'lzza Genini

Artsouk

Le film "Transes" présenté au Festival international de Chungmuro

3 Nov 2007
Le film-documentaire "Transes" (Al-Hal) d’Ahmed Al-Maanouni a été présenté récemment au Festival international de
Chungmuro en Corée du Sud par sa productrice Izza Genini.

Ce film culte, réalisé en 1981 et qui raconte sur un ton libre et joyeux I’histoire du groupe mythique Nass El-Ghiwane,
trés apprécié par les amateurs du 7éme art présents a ce festival spécialisé dans la présentation de films classiques.
1zza Genini a par ailleurs fait savoir qu’elle va présenter ses films "Des luths et délices” et "Cantiques brodés" a
Essaouira dans le cadre de ’lhommage a Feu Abdessadek Chekkara.

La diversité et la richesse de la musique marocaine saisie dans son contexte naturel constitue I’essentiel du sujet des
films de 1zza Genini.

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

Options: Reépondre a ce Message - Reépondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: Arrik (IP enregistre)
Date: 26 d@cembre 2007 : 17:44

De la part d'Arrik Delouya

Bonnes et chaleureuses fétes de fin d'année 2007 !

Mes meilleurs voeux pour 2008 !

Beaucoup de joie, de bonheur, de santé et de félicité, belle sérénité et bonne récolte d'amitié a tous les assidus de
Darnna et surtout Ariella -Darlett et Gérard

Que la paix et la prospérité vous accompagnent durant les 365 jours a venir.

Options: Reépondre a ce Message - Répondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: gerard (IP enregistre)
Date: 26 d@cembre 2007 : 19:40

Merci Arrik pour tes gentils voeux
A mon tour mes souhaits de bonheur et santé a toi et a ta famille,
et dans I'esprit Darnna voici une caricature que j'ai releve ce matin (mais il fait encore nuit a Vancouver),

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

85 sur 106

il montre quelle difference entre Darlett et moi!!!! ou entre toi et le marrakchi du coin.

Bonne journee, moi aujourd'hui je Boxe!

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

Options: Répondre a ce Message + Répondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: Arrik (IP enregistre)
Date: 26 d@cembre 2007 : 22:21

M'ziane o tbark ellah !

Y' a pas d'raison, il faut que ca change !

Ti vas voir ya jnifo

Toua tu boxes, moi je vais au Gymnase reprendre du galon

Options: Reépondre a ce Message - Répondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: Arrik (IP enregistre)
Date: 29 d@cembre 2007 : 22:25

Sidi Bou Aissa Ousliman:

From: Hassan Majdi de Marrakech (Doctorant en Histoire sur les Saints Juifs au Maroc)
To: benhamoulea@yahoo.fr

Cc: Arrik Delouya ; jackykadoch@yahoo.fr

Sent: Friday, December 14, 2007 1:31 PM

Subject: Sidi Bou Aissa Ousliman

Bonjour Leah,

J'ai cherché partout pour vous trouvez la biographie de votre saint protecteur "Sidi Bou Aissa Ousliman”,

Ce saint figure dans ma liste hagiographique dans la catégorie des saints revendiqués a la fois par les Juifs et les

Musulmans...

L. Voinot et Ben Ami aussi I'ont classé dans cette catégorie...faute de témoignage explicite 30 autres saints font partie

de cette catégorie...

Ci-aprés quelques informations sur le saint vénéré communément par les Juifs et les Musulmans du Maroc:

Sidi Bou Aissa Ousliman:

Non loin d'Anzour, pres de Dar Ben Tabia et en face de Tagourout, chez les Sektana de Sous. Une Koubba blanche
avec un couronnement de tuils vertes, une coupole et au sommet de celle-ci un fanion jaune, elle se trouve dans un
tres vieux cimetiere, dit de Baba Yahouda Oubni. La Zaouia du saint est toute proche de sa sépulture.

les Musulmans s'adjugent Sidi Bou Aissa sans discussion possible, bien qu'ils ne sachent a peu prés rien du
personnage.

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

86 sur 106

Celui-ci, dont I'existence remonterait a huit ou neuf siécles, peut étre plus, n'a pas laissé de postérité. les négres de la
Zaouia seraient les descendants des serviteurs du saint, ils gérent I'établissement religieux et gardent le tombeau .

La Zaouia a la réputation d'étre riche, car les tribus environnantes apportent des offrandes. Un grand moussem a lieu
chaque année, au mois d'aolt, il est égorgé plusieurs dizaines de boeufs au cours des réjouissances. On place la
gorge de la victime sur une pierre posée devant la Koubba. Cette pierre, de couleur légérement rougeatre, absorbe de
suite le sang, on la désigne sous le nom de Lalla Kafia et I'on assure qu'elle représente la fille du Marabout.

Pour revendiquer le santon, les Juifs émettent des opinions variées, les uns disent le fils de Salomon, fils de David.
D'autres prétendent que c'est le prophete Sidna Aissa. Selon d'autres encore, il s'agirait d'un juif devenu musulman.
Enfin, beaucoup voient en lui un rabbin, qu'ils nomment Rabbi Badcha Ben Chloumou.

Les Musulmans laissent les Juifs apporter des offrandes en nature ou en argent, que recueillent les negres de la
Zaouia, ils leur permettent aussi d'égorger des victimes a coté de la Koubba, a condition toutefois de ne pas y
pénétrer. Cette interdiction derait, s'il faut en croire certaines informations, sanctionnée par la peine de mort. Ainsi
une juive, qui avait réussi a atteindre la tombe, flt aussitot tuée, le gardien noir du sanctuaire aurait subi le méme
sort.

Les Musulmans, comme les Juifs, ont une grande confiance dans la puissance du Santon, tous viennent donc
nombreux en pélerinage, souvent de trés loin, afin d'obtenir son appui. Sidi Bou Aissa a la réputation de recommander
aux démons, de guérir les fous, les paralytiques et bien d'autres malades.

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

Options: Reépondre a ce Message - Répondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: Arrik (IP enregistre)
Date: 29 janvier 2008 : 23:23

JE REVIENS EN FORCE
Bises

Arrik

Options: Répondre a ce Message - Répondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: darlett (IP enregistre)
Date: 29 janvier 2008 : 23:29

Slama ya hmimo ! bienvenue fel darnna !

Si tu es lay aura plus personne pour preparer les repas a la maison !

Options: Répondre a ce Message + Répondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: Arrik (IP enregistre)
Date: 29 janvier 2008 : 23:45

Tboza diali aslama dialk

Je vois que tu connais les dessous de ma vie intime. Nous ne sommes plus que deux a la maison, le repas a été
préparé conformément aux directives de l'absente, il a été avalé comme un délice, la vaisselle a été faite par la

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

87 sur 106

fatimatique, I'ordi est rallumé pour la circonstance et la vie est belle

Bisous
Arriko

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

Options: Répondre a ce Message « Répondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: Arrik (IP enregistre)
Date: 29 janvier 2008 : 23:47

Cimetiére de Casablanca Cliquez sur le lien ci-dessous vous y trouverez les tombes de vos proches au Cimetiere de
Casablanca

Georges Sebat

WebSite: www.cimetierejuifcasablanca.com
E-mail: contact@cimetierejuifcasablanca.com
E-mail: g.sebat@cimetierejuifcasablanca.com

Nous sommes en train de plancher sur la réplique de ce logiciel pour le cimetiére juif de Marrakech, si certains d'entre
vous sont intéressés merci de m'approcher par Ariella

Bises
Arrik

Options: Répondre a ce Message - Reépondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: Arrik (IP enregistre)
Date: 30 janvier 2008 : 00:11

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

88 sur 106

Demnate Maroc le 28 Janvier 2008
Projet de publication de livres-CD

Idée originale de Sarah Bitoun-Elfassy
Etudiante a I'Université de Montréal, complétant un Bachelor en Anthropologie et Littérature Comparée

Coaching: Arrik Delouya

E-mail: laamira@gmail.com

Ce projet s’insere dans les axes de réflexion proposés par la revue de I'lRCAM

Cette étude cherche a mettre en perspective les identités amazighe et juive a travers une étude de I'oralité amazighe
(cheminement du conte), et de la mémoire orale de la présence juive au Maroc. Ceci dans le but de mettre en valeur la
légitimité de I'oralité a faire pénétrer intimement des cultures qui se situent a la périphérie des discours officiels.

Le but de ma démarche est d’aller interroger la fonction sociale du conte (sorte de sociologie du conte) dans la société
berbere traditionnelle, et de suivre ses transformations dans différents espaces : village reculé, village plus proche de
la ville, ville moyenne, grande ville, jusqu’a Jemaa el Fna. Ceci suppose de mettre en perspective les modes de vie, une
certaine vision du monde, les enjeux actuels d’une culture, et sa forme d’expression privilégiée, la parole. Quel
rapport entretiennent les Imazighen avec la parole selon la nature de I'espace qu’ils occupent ? Ce questionnement
permettra de mettre en relief des rapports de pouvoir entre genres, la question de la transmission a travers les
générations, I'institutionnalisation du savoir a I’école, le rapport au visuel envahissant, le rapport a I’Autre (le citadin,
I’Occidental, I’Arabe).

Cette recherche s'inscrit dans la méme logique que projet de I'UNESCO sur la protection de patrimoine immatériel de
I'numanité, ratifié par la Convention de 2003, et propose une réflexion plus large sur I'importance de ce patrimoine
par rapport a des problématiques contemporaines.

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

Options: Reépondre a ce Message - Répondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain

Posté par: Arrik (IP enregistre)

Date: 30 janvier 2008 : 02:42

Merci, aucun souci

Le round sera entre mon protégé et ami Said et Alex
Bise

Arrik

Options: Reépondre a ce Message - Répondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: Arrik (IP enregistre)
Date: 30 janvier 2008 : 02:42

voici une bonne nouvelle concernant la restauration cachére a Marrakech et je viens d'envoyer a Darlett les photos de
ce Riad Resto Cacher unique a Marrakech ou je me suis régalé Dimanche soir dernier 20 Janvier 2008 en présence de
quelques amis marrakchis

Primavera Hotel Restaurant "Cacher” (Pres du Supermarché "Marjane") Direction Générale: Mr Acoca

Route de Casablanca , Koudiat N° 78 Marrakech Maroc 95 E-mail:

WebSite: www.primavera-marrakech.com

Bises

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

89 sur 106

Arrik

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

Options: Répondre a ce Message + Répondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: alex (IP enregistre)
Date: 06 f@vrier 2008 : 00:13

voici un article sur maroc hebdo
Etre juif au Maroc aujourd’hui

Le judaisme marocain est bien vivant. Les juifs marocains le font revivre dans leur mémoire. Des associations ont
été créées: on cite celle des Juifs de Safi, de Casablanca et d'autres villes.

Amale Samie

A I'occasion de la commémoration de la Shoah, Michel Serfati, rabbin de Ris Orangis, dans la région parisienne, a
déclaré que “le monde musulman ne peut en aucune maniére étre associé a la responsabilité de la Shoah, méme si
certains responsables musulmans de I'époque ont applaudi I'extermination”. Il a ajouté que “le roi Mohammed V du
Maroc s'était opposé a I'enregistrement des juifs qu'exigeait le gouvernement de Vichy”.

Le 26 janvier 2005, Serge Berdugo, secrétaire général du conseil des communautés israélites du Maroc évoquait
devant I’agence Associated press “I’éternelle reconnaissance” des juifs envers le sultan Mohammed V, qui avait
protégé la communauté juive marocaine des vexations du régime de Vichy, pendant la Seconde Guerre mondiale. “Il
n'y a pas de juifs au Marog, il y a seulement des sujets marocains”, avait répondu le roi au représentant de Vichy, lui
demandant de “prévoir 150 étoiles jaunes supplémentaires pour les membres de la famille royale”. Mohammed V avait
par ailleurs “invité tous les rabbins du Maroc a la féte du trone en 1941”, rappelle Serge Berdugo.

Simon Lévy, militant communiste de la premiére heure et dirigeant dynamique de la Communauté juive de Casablanca,
confirme: “Mohammed V, jouissait d'une grande autorité morale, il a l[aissé un souvenir impérissable chez les juifs
marocains”.

Voila pourquoi le Maroc ne disparaitra jamais de la mémoire des juifs jusqu’a la énieme génération. Un concert de
musique «andaloussia» avait frappé les esprits dans une réunion de 40 000 juifs marocains a Eilath, en Israél, en
2000.

Ce ne fut pas toujours idyllique, pour les juifs marocains, mais les faits sont la, le judaisme marocain a survécu a
toutes les vicissitudes. Et il a connu la tranquillité durant de nombreux siécles, du temps ou il était de culture
amazighe et rurale. La fusion partielle avec I'arrivée d’une élite citadine chassée d’Espagne en méme temps que les
musulmans créera I'identité juive marocaine arabo-berbere.

Le milieu du XX° siécle a été rude pour la coexistence millénaire entre juifs et musulmans, mais c’est en Europe que la
population mondiale juive a failli disparaitre. Les Palestiniens n’y étaient pour rien. Nous avons a commémorer le
souvenir des juifs engloutis par les nazis, pour que de nouveaux génocides ne se perpétrent pas. L’Europe a
majoritairement demandé pardon, elle devait le faire.

Les juifs marocains sont moins de 3000, aujourd’hui, et c’est a Bruxelles que les arts juifs marocains sont a I’honneur
depuis le début du mois de février. Dans la capitale européenne, un patrimoine culturel et historique multimillénaire
est mis en valeur. Et pour les Bruxellois, la découverte de cette culture insoupconnée a constitué un choc. Parce que
derriere cette culture se profile le peuple qui I’a inventée, un peuple autochtone du Maroc, qui professe une foi autre
que celle qui est la plus connue dans ce pays. Et c’est avec ce peuple que les Belges vont aller a la découverte d’un
Maroc inconnu. La tolérance et la paix entre populations juives et musulmanes y toujours existé, il suffit de gratter le
vernis pour qu’elle réapparaisse. Le discours des représentants de la communauté juive marocaine est aussi une
exclusivité, ils militent activement contre les méthodes israéliennes et sont devenus de véritables voyageurs de la
paix. Et C’est leur expérience qui parle. A Casablanca. La ville d’affaires la plus “occidentale” du Maroc. Le centre ville
est industrieux, et populaire a la fois, c’est ici que vivent les derniers juifs de Casablanca. Enfin les plus modestes. La
synagogue a été plastiquée, mais les vieux juifs, tout en noir, arpentent toujours les rues du centre ville. Ce sont les
grands-parents de Gad El Maleh mais aussi ceux d’Enrico Macias, juif algérien, qui vient de quitter le Maroc aprés un

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

90 sur 106

concert explosif, joyeux et nostalgique, en francais et en arabe. Le judaisme peut vivre en terre d’Islam. Il peut méme
prospérer et connaitre une renaissance, des exemples de vie partagée existent en Israél méme.

Avec ses quatre mille ans d’histoire, la culture juive marocaine est la plus vivace en dehors d’Israél, I'une des plus
authentiques, et surtout, elle est encore vivante, méme ultra-réduite au Maroc, contrairement aux communautés
juives du reste du monde arabe. Il y a un peu moins de 3000 juifs au Maroc. lls étaient 300.000 personnes en
1948. Est-ce pour autant a une culture sinistrée que nous avons affaire? Certainement non, car le judaisme
marocain a conquis les capitales qui comptent. La culture marocaine se proméne alléegrement a Montréal, a Rio, a
Tel Aviv et New York.

Le judaisme marocain est bien vivant. Les juifs marocains le font revivre dans leur mémoire. Des associations ont été
créées: on cite celle des Juifs de Safi, de Casablanca et d'autres villes.

Mais le cordon ombilical n’est jamais coupé. De plus en plus, la tolérance générale, encore sensible dans le pays,
malgré les funestes événements du 16 mai 2003, a permis a tous les juifs marocains de venir en pélerinage sacré,
pour se rendre auprés du marabout Rebbi Amram Ben Diwan ou Rebbi Haim Pinto. La Chaouia et toute la facade
atlantique du Maroc comptent des saints juifs. Il y a méme des saints revendiqués, honorés et partagés par les deux
communautés.

Mais il y a des pelerinages plus profanes, dans toutes les petites villes de I’Atlas. On rencontre, principalement au
printemps, des touristes bardés d’appareils photos, qui passeraient facilement pour des Américains si I’on ne
distinguait pas, au milieu des murmures, des phrases en arabe populaire venu tout droit de Benahmed. Parce que les
communautés juives campagnardes étaient célébres aussi.

C’est dans cette histoire « globalement» tranquille qu’ont éclaté les attentats de Casablanca le 16 mai 2003. Quelque
chose a irrémédiablement changé dans I'esprit des Marocains, musulmans et juifs confondus, rien ne sera plus
comme avant, car la crise a besoin de temps pour étre dépassée. Aprées une période de vigilance de la police, les
Casablancais sont plus rassurés. Mais ils ne dormiront plus jamais sur leur deux oreilles, tant que la béte n’est pas
éradiquée. Les juifs du Maroc ont le Maroc au ceeur, ils I’'ont prouvé quand il avait besoin d’un lobby politique fidele a
la mémoire de ses ancétres.

Mais nous avons toujours la nostalgie de I’dge d’or andalous, et nous espérons secrétement que les juifs marocains
reviendront un jour s’installer dans leur pays.

et voila le lien par respect au droit d auteur: [www.maroc-hebdo.press.ma]

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

Options: Reépondre a ce Message - Répondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: alex (IP enregistre)
Date: 06 f@vrier 2008 : 00:26

il y a des petites fautes, une vision politique exprime mais d une facon timide. pourtant | aticle en totalite est bon.

dans les derniers ligne on parle d une pense marocain tres generalise. il est vrai que la majorite des marocains croient
en ceci:

"Les juifs du Maroc ont le Maroc au cceur, ils I'ont prouvé quand il avait besoin d’un lobby politique fidele a la
mémoire de ses ancétres.

Mais nous avons toujours la nostalgie de I’dge d’or andalous, et nous espérons secrétement que les juifs marocains
reviendront un jour s’installer dans leur pays."

ceci se voit dans la facon a parler des visites des rabbins et chefs des associations juives au roi, ca se voit aussi dans
certaines cofiance des marocains au sujet du Sahara "on risque pas de perdre le soutient des Americains puisque nos
juifs nous ne laissrons pas tombe". mais aussi la mediatisation du retour des juifs ( ce dernier ete etait plein d articles
sur le retour des anciens du maroc” et que les tribinaux ont recu des demande par des "anciens" pour reprendre des
proprites au Mellah a fes marakech et meknes).

Options: Reépondre a ce Message - Reépondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

Posté par: darlett (IP enregistre)
Date: 06 f@vrier 2008 : 00:31

Merci Alex, superbe cet article et ce forum est certainement le temoignage vivant de beaucoup de nostalgie et d'un
vecu agreable entre les communautes sans pour autant occulter les quelques evenements douloureux vecus par les
Juifs du Maroc tout au long des siecles de notre presence en Afrique du Nord.

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

Options: Répondre a ce Message + Répondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: darlett (IP enregistre)
Date: 25 f@vrier 2008 : 07:20

www.casadesefarad.es

m Jeudi 27 Mars

cinéaste frangaise d“origine Marocaine 1zza Genini.

= Vendredi 28 Mars 2008

1° Table Ronde "Séfarade: Traces et Réalités".

91 sur 106

Colloque de Cordoba avec le parrainage du CRIM
les 27-30 Mars 2008

0,0.0
N7/ CASA de

serarad

CASA de la MEMORIA

Theme de la rencontre : "Séfarade : Géographies et Regards de la Mémoire" organisé par la Casa de Sefarad - Casa de
la Memoria du 27 au 29 Mars 2008 au coceur méme de la Juderia de Cérdoba en Andalousie WebSite:

Sous le Haut Patronage du CRJM / Centre de Recherches sur les Juifs du Maroc - Jerusalem / Paris / Rabat

Collaborent a ce colloque
Association "Permanences du Judaisme Marocain " avec Arrik Delouya - Paris
Filmoteca de Andalucia.Consejeria de Cultura.Junta de Andalucia.Cérdoba
Jacky Kadoch de la Communauté Israélite de Marrakech-Essaouira
Centre de Recherches sur las Juifs du Maroc / CRJM
Département d " Etudes Hébraiques de I” Université Paris 8

17:00h Inauguration de la Salle de la Synagogue de la Casa de Sefarad au nom d"Henri Kadoch ancien Président de la
Communauté Israélite de Marrakech décédé prématurément en 1992. Présentation de son fils Jacky Kadoch.

- 18:00h : Présentation du Film-Documentaire "N{iba d “or et de Lumiére

Participation du Directeur de la Cinémathéque d"Andalousie et de la cinéaste. Le film raconte | histoire d "une
musique: la musique arabo-andalouse dont la nlba serait la symphonie... A I'image d'un arbre musical, ses branches
sont nourries d'une séve qui, depuis 14 siecles, monte des confins marocains et des courants venus d'Arabie, grandit
dans les cours des califes andalous, se fortifie dans I'Espagne médiévale, se méle au chant des trouvéres et des
sépharades, puis, replantée au Maghreb, s'épanouit au Maroc sous le nom d'el Ala.

Musique Arabo-Andalouse" de la

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

92 sur 106

Réalités contemporaines du séfaradisme : Des origines du patrimoine de la culture sépharade a la multiplicité des
projets et initiatives. Une Mémoire intangible: traditions, musiques, langue, littérature, pensée... Initiatives
exceptionnelles: Bibliotheques, Centres Culturels, Itinéraires, Recherches... Séfarade: Des mythes a la gestion d "un
patrimoine culturel.

Participants: Karen Gerson d’Istamboul - Sandra Bessis de Paris - Amelia Sanchis de Madrid - Rosana de Aza de
Cordoue - Sebastian de la Obra de Cordoue - Paul Dahan de Bruxelles - Jaime Sanchez Casas de Cordoue - Virginia
Luque de Madrid - Khalid El Gharib de Marrakech - Rachid Djelloul de Paris

2° Table Ronde "Judaisme au Maroc: Mémoires et Oublis"

Un parcours des présences et les apports du Judaisme Marocain. De Tétouan a Marrakech en passant par Essaouira
(Mogador): Traces tangibles et intangibles de la Mémoire. Recherches contemporaines sur le Judaisme Marocain.
Mythes et Réalités. La diaspora élargie du judaisme marocain et ses apports a une identité deux fois millénaire.

Participants : Robert Assaraf de Paris - Arrik Delouya de Paris - Ephraim Riveline de Paris - Richard Ayoun de Paris -

Jacky Kadoch de Marrakech - Izza Genini de Paris - Mina EImghari de Rabat - Hassan Majdi de Marrakech - Nadiya
Ziani de Marrakech

m Samedi 29 Mars 2008
- 20:00h : Concert de Musique Séfarade

La cantante Sandra Bessis realizara un Concierto de Musica sefardi acompafiada de los musicos Rachid Brahim Djelloul
y Chiqui Garcia

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

Options: Répondre a ce Message + Répondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: darlett (IP enregistre)
Date: 05 juin 2008 : 06:37

Les communications au colloque de Marrakech
ont principalement porté sur les points suivants:

m Ephraim Riveline de Paris 8 a poursuivi le projet imaginé et porté par notre ami, le regretté Haim Zafrani, - disparu
il y a quatre ans, jours par jour -, au début des années 1980. Apres le départ de H Zafrani a la retraite, E Riveline a
considéré comme devoir d’assurer la reléve en formant des étudiants marocains et notamment des thésards et
doctorants au métier d’enseignant en matiere juive et hébraique.

m Jacky Kadoch président de la communauté Israélite de Marrakech s’interroge sur sa course apres toutes les
communautés juives d’origine marocaine dans le monde. Pourquoi les solliciter pour créer un véritable bastion et une
importante bastide de cette culture judaique et de ce patrimoine vivant ? Pourquoi sauver les deniers meubles et
repenser a apposer les plaques des Rues du Mellah de Marrakech portant des noms juifs en frangais ? Sommes-nous
sur la ligne juste de vouloir restaurer le cimetiere de Marrakech et requinquer nos synagogues ? Qu’est-ce qui nous
fait tant courir a 'assaut de cet héritage spécifiquement marocain ?

m Joseph Chetrit ancien doyen de la Faculté de Lettres de I’ Université de Haifa Israél a présenté: « La mémoire
identitaire des juifs du Maroc apres la dispersion des communautés: Dissolution nostalgique ou réinvention
intégratrice?» L'introduction de I’éducation moderne dans les communautés judéo-marocaines aux XIXe et XXe siecles
puis la dispersion de ces communautés millénaires dans la seconde moitié du XXeme ont amené I'identité
traditionnelle des Juifs du Maroc a s’ouvrir sur d’autres cultures, sur d’autres régimes politiques, sur d’autres
territoires, sur d’autres expériences de vie juives et non juives. Elles ont ainsi forgé de nouvelles formes d’identité,
moins centrées sur la tradition et sur la vie communautaire enveloppante et sécurisante. C’est cette identité diffractée,
aux multiples poles d’identification et d’engagement, dont fait partie bien siir le sentiment d’appartenance a une
destinée juive familiale et communautaire et a un patrimoine culturel spécifiques, qui détermine la condition judéo -

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

93 sur 106

marocaine de nos jours et ses prises de positions, individuelles ou collectives, par rapport aux nouveaux
environnements, aux nouvelles aires socio - culturelles et aux nouvelles sollicitations et séductions de la modernité et
de la post-modernité. C’est donc a trouver de nouvelles formes de réinvention communautaire et de nouveaux usages
d’un patrimoine riche et diversifié, bref a forger de nouveaux ponts de mémoire entre ce passé judéo - marocain
formateur et les formes nouvelles de la vie sociale que chacun, tant individuellement que collectivement, devra
s’atteler pour que persistent en lui comme dans ses proches et dans son environnement les lueurs et les valeurs qui
nous ont guidés et qui continuent de nous interpeller. Pour combien de temps encore et de quelle maniére? Cette
communication a suggéré certaines voies.

m Jamaa Baida coordinateur du GREJM a présenté le papier suivant: « Etat de la Recherche Académique au Maroc sur le
Judaisme Marocain ». Il est Professeur d’Histoire contemporaine a la Faculté des Lettres, Rabat, Coordinateur du
Groupe de Recherches et d’Etudes sur le Judaisme Marocain, Université Mohammed V, Rabat-Agdal, Maroc. Il s’agit
dans cette bréve communication de faire un bilan succinct de la recherche universitaire ayant pour objet le judaisme
marocain, particulierement dans le champ de la recherche historique. Celle-ci, aprés avoir observé un mutisme quasi
total, pendant plusieurs décennies apres I'indépendance, sur le réle joué par les Juifs dans I’histoire du Maroc, a
commencé récemment, sous I'impulsions de divers facteurs, a leur accorder partiellement le statut qui leur revient en
tant qu’éléments incontournables dans I’histoire du pays. Il a essayé d’examiner les facteurs qui ont déterminé cette
occultation, ainsi que ceux qui ont ouvert la voie a ce regain d’intérét pour le judaisme marocain.

m Robert Assaraf, Président et fondateur du CRJM a pour sa part présenté la communication portée sur "La dispersion
des Juifs du Maroc et I’évolution de la célébration de la Mimouna ». Marquant la fin de la féte de Pessah, la Mimouna
est une tradition spécifiquement judéo-marocaine dont la célébration était jadis intrinséquement liée a la présence
d'un environnement arabo-musulman a I'époque, I'immédiate aprés guerre, ou le judaisme marocain comptait 300
000 membres ramenés a 160 000 en 1956. L'exode du judaisme marocain, en plusieurs étapes (1948, 1953, 1967 et
1973), soit pour Israél, soit pour la France, soit pour I'Amérique du Nord, n'a pas mis un terme aux rapports intenses
entretenus par les originaires du Maroc avec ce pays dont l'un des souverains, Mohammed V, leur octroya la plénitude
des droits civiques en supprimant le systéme de la Dhimma. Leur dispersion, notamment en Israél ou ils sont plus de
800 000, a paradoxalement eu pour conséquence une réactivation et une transformation en profondeur de leurs
traditions, en particulier la célébration de la Mimouna. Celle-ci est devenue en Israél a la fois le symbole d'une
affirmation identitaire et I'expression de la contribution judéo-marocaine aux rites de sociabilité et au
multiculturalisme. Dans cette contribution, Robert Assaraf A analysé les transformations connues par la Mimouna et la
signification de I'étonnante persistance de cette féte,. Il s'interroge également sur I'évolution du judaisme marocain
lors du dernier demi-siécle. Son dernier ouvrage qui traite ce sujet (en impression) « Juifs du Maroc : Emigration et
Identité retrouvée » constitue un outil utile pour comprendre I'ouverture d’une nouvelle et prestigieuse page de
I’histoire multiséculaire du judaisme marocain.

m Hanane Sekkat de la Faculté des Lettres, Fes-Sais a planché sur le theme: « De I’histoire de la judaicité fassie - Le
statut des juifs dans la ville de Moulay Idris». Elle a rappelé de toutes les villes marocaines dites « impériales » que Fés
est sans conteste la mieux marquée par I'influence juive. Les relations intercommunautaires s’y distinguaient par
plusieurs caractéristiques, dont une part était devenue la norme a observer ailleurs. En outre, le mellah de la ville
représentait un concentré des aspects harmonieux et contradictoires de la vie d’'une communauté qui se prévalait
d’attributs qui a ses yeux, méritaient respect et admiration.

m Jaime Sanchez Casas qui est Chercheur et doctorant en charge des activités culturelles La Casa de Sefarad y de la
Memoria Cordoba en Espagne a conférencé sur "La Récupération de I'héritage du Judaisme Sépharade a Cordoue via le
projet de La Casa De Sefarad". Apres I'expulsion des juifs en 1492, aprés 400 ans régis par I'Inquisition, I'Espagne
oubliait son identité juive. Tout cet imposant héritage fut enfoui sous des siécles de persécution. Malgré le fait que
I'Espagne ait occupé une place primordiale dans I'histoire du judaisme, nous sommes a présent les citoyens Européens
les moins bien informés a ce propos. La Casa De Sefarad est un centre culturel privé ayant ouvert ces portes il y a 2
ans. Grace a son importante collection de documents, de témoignages livresques et ses activités culturelles, nous
avons pu travailler durant ces deux années, de facon plus précise et efficace, a partir de catégories d'héritages
culturels : Les legs matériels et les autres sections du patrimoine immatérielles.

Les avoirs matériels: |'artisanat juif, la maison juive datant du 14éme siécle qui comprend cette collection artisanale, le
quartier juif de Cordoue,l'ancienne synagogue de Cordoue, les anciens livres et documents.

Les legs immatériels: la littérature juive, la philosophie et pensée juive, les traditions juives encore présentes en
Espagne, la musique, la langue.

m Mina Elmghari de Rabat, Secrétaire Générale de la Commission Nationale Marocaine pour I'Education la Culture et
les Sciences aupres de I'UNESCO-I'ISESCO-I’ALECSO (Icomos) nous a envoyé sa communication durant son absence
excusée sur le theme de: « Le vivre ensemble a Mogador / Essaouira : Une ville ancienne est un corps vivant, modelé
par de longs siecles et une multitude de générations. ». Par la présente communication, elle ambitionne a faire
connaitre la richesse du patrimoine de la ville d’Essaouira ancienne Mogador, la ville ou Juifs et Musulmans du Maroc
ont cohabité harmonieusement. A Mogador/Essaouira, les cultures musulmane et juive se cotoyerent dans une
harmonie totale. Le patrimoine de cette ville devrait favoriser une plus grande ouverture sur I'autre et inciter I’esprit
de tolérance qui permet I’épanouissement dans la diversité. Soulignons que le patrimoine architectural d’Essaouira,
offre a cet égard un modéle a connaitre et a méditer. Son étude permettra de prendre conscience d’une culture

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

94 sur 106

appartenant au patrimoine universel, d’en débattre et d’en dissiper les clichés et les amalgames.

m Mohamed Mezzine, ancien doyen durant 14 ans de la Faculté des Lettres, Fés-Sais a pour sa part suggéré une
communication « Sur les traces de la mémoire juive a Fés ». S’il est une communauté qui a marqué la mémoire de la
ville de Feés, c’est bien la Communauté juive. En effet, aujourd’hui, les restes d’un passé riche et laborieux juif a Fes
semblent défier le Temps. L’objectif de cette intervention est de tenter d’interroger les traces encore vivantes de ce
passé, dans les écrits, les traditions et la culture, mais aussi dans la morphologie de la ville.

m Hassan Majdi de Marrakech doctorant a I'INALCO & Paris 8 en cours a quant a lui analysé son sujet favori: « Peut-on
parler en 2008 de résistance et de persistance du Judaisme Marocain ? » Ses motivations et son parcours puisent leurs
racines avant tout dans les histoires racontées par ses grands parents sur leur cohabitation et leur coexistence
pacifique avec leurs voisins juifs. Comprendre la trajectoire de cette communauté juive de Marrakech sur laquelle il
travaille, bien vivante, encore malgré sa démographie réduite a une peau de chagrin passant de 40 000 dmes en 1947
a 135 en 2008, est une gageure. Entreprendre sa thése dans des conditions optimums sur les Saints Juifs au Maroc,
préparer son travail de terrain a Marrakech méme aupres de la communauté Israélite locale, en Israél, au Canada et en
France. Il considere que les musulmans marocains doivent prendre la reléeve du travail sans relache et sans
discontinuer du sauvetage du patrimoine du Judaisme Marocain en devenant les nouvelles sentinelles de ce Judaisme
dont la flamme deux fois millénaire continue d’éclairer au Maroc. Faire un travail de mémoire participe a la
construction du vivre ensemble. Cette mémoire Juive marocaine dépend étroitement d’une identité culturelle juive
authentique, dynamique et évolutive. Une mémoire qui puise ses sources dans les valeurs et pratiques du judaisme
universel et dans I'environnement socio-culturel de leur pays d'accueil, le Maroc.

m Richard Ayoun qui vient de décéder le 30 Mai 2008 a Paris a la suite d’une longue maladie, a fait dicter sa
conférence en Février dernier sur « Mémoires et Oublis des Juifs Tétouanais ». Il a été historien et écrivain. Maitre de
conférences habilité a | Institut National de Langues et Civilisations Orientales / INALCO Paris. A ce titre sa
communication a été lue par la plus jeune participante a ce colloque, Sabrina El Maalem, 20 ans, étudiante a la faculté
de Meknés en langue étrangere. Dans son récit, la grand-mere de R Ayoun insistait sur le conflit hispano-marocain ;
elle illustrait les pleins feux qui ont été braqué sur les Juifs de Tétouan. Quatre mille personnes environ s’enfuirent, ce
qui donna lieu a un remarquable élan de générosité, de la part de Juifs d’Angleterre, de France... A Tétouan méme, les
4 et 5 février 1860, la juderia fut sauvagement attaquée : mise a sac des maisons, des synagogues et des boutiques...
Avec I'arrivée des troupes espagnoles conduites par les généraux O’Donnel et Prim, se fit la premiére rencontre
officielle entre Espagnols et Sépharades, plus de trois siecles et demi aprés I’Expulsion. Le « Pourim de Prim »
commémore chaque année cet épisode. L’'unique reméde de la misére, au manque de débouchés, était le départ : vers
Ceuta et Melilla ; vers I’Algérie aussi, surtout Oran. De novembre a décembre 1868 (I’année ou le brigand Aissa
répandit la terreur) 140 éleves avaient quitté la ville sur 380 au total. On retrouve les mémes chiffres dans la décennie
suivante. L’émigration en Amérique latine (vers le Brésil a compter de 1865) devint hémorragie a compter des années
80 : apres Rio, ce fut Para (Belem), Manaus, Bahia ; au Pérou, un peu plus tard, a Iquitos ; au Vénézuéla, en
Argentine... On partait de plus en plus jeune, par-dela les mers, et a cette fin, on s’efforcait d’étre bon éleve. Au prix
d’efforts et de privations, ces intrépides, que I’on avait cru sédentaires, se firent une place plus ou moins confortable
au soleil du Nouveau Monde, se montrant toujours généreux pour leur famille restée au pays. Les regards se portérent
aussi vers la Terre Sainte. Dans la seconde moitié du XIXe siécle, un certain nombre de rabbins Tétouanais y «
monteérent » occupant des fonctions importantes a Jérusalem, Tibériade et surtout Haifa : Messod Hatchouel, Abraham
Cohen, Raphael Abraham Khalfon... Le vénéré Rebbi Isaac Bengualid y séjourna quelque temps mais s’en revint chez
lui, pour y fermer les yeux en 1870. La communauté vécut dans I’harmonie au temps du protectorat espagnol qui finit
de la ré-hispaniser. Elle continua de tirer le plus grand profit de I’enseignement dispensé par I’Alliance Israélite
Universelle. En 1912, Tétouan passe de nouveau sous domination espagnole et le sort des Juifs connait une nette
amélioration. La Couronne protege officiellement les institutions juives, I’obligation faite aux Juifs de résider dans la
Juderia est assouplie et il leur est désormais possible d’acquérir des maisons dans les divers quartiers de la ville. Par
ailleurs, les taxes spéciales que les juifs devaient acquitter sont abolies. L’accession du franquisme entraine toutefois
une certaine dégradation de la vie des Juifs de Tétouan, sur le plan économique en tout cas. Avec I'indépendance du
Maroc, Tétouan devient marocaine. De nombreux Juifs optent pour le départ, notamment en direction de Ceuta et de
Mellila restées sous contrdle espagnol. Le recensement de 1960 fait apparaitre la présence de 3103 Juifs a Tétouan.
Une nouvelle vague d’émigration se développe apres la Guerre des Six Jours, cette fois vers Israél. Il reste environ
mille Juifs a Tétouan en 1968. Au début des années 1990, on ne comptait guére plus de deux cents Juifs a Tétouan.

m Sebastidn de la Obra, Directeur & co-fondateur de la Biblioteca-Centro de Documentacion de la Casa de Sefarad de
Cordoue en collaboration avec Rosana de Aza également co-fondatrice de ce Centre ont passé en revue le theme de la
« Récupération d’une identité et de construction de réseaux ". La réalité historique de Sefarad a été durant de
nombreux siécles une réalité intentionnellement occultée et manipulée. D’une part, elle s’est transformée en un
exercice d’ « étonnement » , c’est-a-dire d’ « étran-gérisation » des juifs espagnols et de leur composante culturelle ;
d’autre part, on a affirmé qu’ avec I’expulsion ne subsistait plus la moindre trace, vestige ou témoignage de la culture
juive en Espagne. Jusqu’a la fin du XIXéme siecle on ne se pose pas de questions sur cette réalité officielle. Les
premieres tentatives de récupération des traces juives en Espagne sont d’origine politico-émotionnelle (Angel Pulido),
de reconstruction identitaire (Américo Castro) et de caractére académique (Institut Arias Montano et Revue
Sefarad).Tous ces essais sont confrontés a I’historiographie officielle et a une réalité sociale qui a « oublié » cette part
essentielle de I'identité espagnole. Actuellement, nous sommes en présence de Communautés qui, peu a peu,

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

95 sur 106

donnent signe de vie publique ; des Administrations qui récupérent ( du point de vue politique et touristique) le «
mythe » de Sefarad et quelques initiatives, a titre privé et culturel (Casa de Sefarad, Tarbut Sefarad, etc.) qui cherchent
a récupérer et a dynamiser le passé,le présent et le futur de la culture judéo- espagnole.

m Mohammed Hatimi, prof a la Faculté des Lettres, Fés-Sais a surfé sur « La création d’'un mythe - Le juif heureux
dans un royaume heureux ». La solitude du pouvoir » fait découvrir au roi Hassan Il les « délices » des débats
philosophiques. Aussi, plusieurs savants, érudits, hommes de lettres et de sciences... furent invités dans les palais
royaux en vue de discuter de sujets qui tenaient a coeur a Sa Majesté. Avec les invités juifs en particulier, le roi aimait
développer ses connaissances sur le « Génie d’Israél » et prospecter les opportunités de concorde entre Judaisme et
Islam.

m Nessim Sibony de Los Angeles a été lu par Francoise Siboni-Mikaelis: « Je participe donc depuis 3 décades avec
persistance au souci de sauvegarder certains aspects de ce patrimoine juif marocain ». Je préte trés attention a sa
renaissance et paralléelement a son « sauvetage » grace au Web. Ce matériel inespéré de premiére main qui circule
dans les forums des sites peut, entre les mains de chercheurs, permettre de reconstituer a un niveau tres éloquent, la
peinture la plus fidéle de cette civilisation juive marocaine qui a laissé le souvenir de figures illustres et Iégendaires
par leur compréhension, leur tolérance et leurs qualités humaines.

m Khalid Chegraoui Prof de I'Institut des Etudes Africaines a I’Université Mohammed V Souissi Rabat a dressé un bilan
sur la « Coexistence et vie commune entre musulmans et juifs dans le versant sud de I’anti-atlas marocain : la vallée
de Tmanar : Quelques pistes de recherches». « Lors d’une expédition scientifique multidisciplinaire dans la vallée du
Draa et du Oued Noun, nous avons été amené a visiter la grande vallée de Tmanar sur la route de Foum el Hissn vers,
Smouggen et Tafraoute, ancien passage des caravanes en liaison avec la vallée d’Issafen vers Tamdoult la grande cité
miniére médiévale et moderne. A Egred, nous avons constaté I’existence d’un village en ruine qui a abrité jusqu'aux
années quarante une communauté musulmane et juive sans séparation apparente ni frontiere de quelques sortes, sauf
pour les lieux de cultes et les cimetieres. Dans notre exposé nous présenterons I’espace en question en plus de
documents photographiques et matériel manuscrit et imprimé collecté dans le site. Tout en essayant de formuler
quelques idées et pistes de recherches qui mettent en corrélation les espaces : religieux, géographiques, linguistiques
et socio économiques ».

m Shmuel Segeyv, Ecrivain et Grand Reporter en Israél a expliqué la « Mémoire du Judaisme Marocain perdue, en éveil
et reconstruite en Israél », 60 ans aprés la création de I'Etat d'Israél pour constater sans réserve que la contribution du
Judaisme Marocain a I’Etat d'Israél est plus importante que la contribution d"Israél aux juifs Marocains. Cette
contribution peut étre définie par les points suivants : Concrétisation des frontieres d"Israél par le peuplement des
villes de développement : Dimona, Sderot, Ofakim, Beer Sheva, Ashdod, Kiryat Shmona, Beit Shean etc... La défense
d"Israél, a cause du recrutement des dizaines de milliers de soldats au moment ou I"Etat eut le plus grand besoin
d'eux. Les bons offices des Juifs Marocains auprés de La Cour, d'abord pour faciliter I'immigration pour Israél, ensuite
par le role que Hassan Il a joué dans la paix entre Israél et 'Egypte et autres initiatives pacifiques surtout avec les
Palestiniens. Le prochain défi des Juifs Marocains en Israél est double: Pénétration plus importante dans la vie
académique (Universités et Centres de Recherche) et dans le domaine du High Tech.

m Mohamed Elmedlaoui de I'Institut Universitaire Recherche Scientifique - Rabat a présenté « Le Judaisme du Maroc
profond: déja, une belle Iégende? (Le cas des 'Juifs berberes' ou 'Berbéres juifs'). Son travail revenant sur la question
de I'historicité ou de I'anhistoricité de certains concepts tels que 'Juifs berberes' ou 'Berbere juifs'. Il aborde la question
du point de vue des relations d'implications réciproques, sur le plan sociolinguistique, entre cette historicité, s'il y a
lieu, et certaines données du lexique berbere.

m Said Sayagh a envoyé sa présentation qui a été distribuée aux participants. Elle a porté sur un réve de I'auteur....«
J’ai révé... « : Historien & Agrégé d’arabe, docteur en Histoire et prof a Montpellier ; il a préparé une these sous la
direction de M. Jean-Louis Miege qui en a préfacé la publication aux éditions du CNRS, sous le titre de: La France et
les frontiéres maroco-algériennes de 1873 a 1902, Paris, 1986. Il a révé... »Je suis un petit garcon. Je m’appelle
Saadoun fils de Shalom Sayagh le bijoutier. Mon peére, inquiet, me monte plusieurs fois comment aller de la maison a
sa petite boutique ou il s’entasse avec ses outils, ses ceuvres, ses caisses, ses babouches... Il insiste pour que je ne
dévie pas d’un pas du chemin qu’il me montre. »

m Said Gafaiti de la Faculté des lettres et des sciences humaines, Sais Fés a quant a lui évoqué le sujet crucial suivant :
« Quel avenir pour les études hébraiques aux universités marocaines ? » Il commence la présente communication par
un apercu bref sur I'histoire du judaisme au Maroc tout en évoquant la contribution remarquable des juifs a la culture
marocaine. Que devons-nous faire pour sauver le patrimoine juif ? Avec la réforme, il ny a plus d'hébreu au sein des
faculté de lettres. Le sort des études hébraiques est obscur.

m Hassan Khallaf - Doctorant Université Cadi Ayyad Faculté des lettres et des Sciences Humaines - Marrakech et
candidat a un doctorat a Paris 8 a présenté « Le Patrimoine Culturel Matériel Juif de Demnate : Richesse conjointement
appropriée et nécessitée de Perpétuation ». Située dans le piémont du versant nord du Haut Atlas Central, la ville de
Demnate, compte un patrimoine culturel matériel juif tres riche (Deux Mellahs, L’Ecole de I’Alliance Israelite
Universelle, Cimetiere juif, moulins a eau etc). Celui-ci fait partie intégrante et indéniable du patrimoine culturel local.

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

96 sur 106

Les données historiques et I’état actuel des choses révelent qu’il s’agit d’une richesse patrimoniale conjointement
appropriée. D’ou la nécessité de mettre sur place une action associative réunissant tous les acteurs concernés. Cette
structure et cette action auront pour objective, la préservation, la perpétuation et la mise en valeur de ce patrimoine.

m Khalid El Gharib de « Khalid Art Gallery » Antiquités - Marrakech, absent excusé, a envoyé sa contribution
suivante: “ Maroc : Deux passions, une Mémoire - Reconstruire ses identités grace aux objets “ L'auteur y a présenté
en collaboration avec Paul Dahan « Deux passions une mémoire » un livre d'art et de paroles qui donne vie au
dialogue entre deux passionnés de mémoire, un juif et un musulman, tous deux nés a Fés a vingt ans de distance. Il
invite le lecteur a partager l'aventure de leurs magnifiques collections (textiles, céramiques, bijoux, peintures et
dessins) qui retracent la richesse culturelle et artistique du Maroc.

m |zza Genini absente, cinéatse réalisatrice et productrice du Maroc a adressé par mail son papier suivant : « de Lison
Edery a 1zza Genini, un certain itinéraire... »

Ceux qui ont vu le film « Retrouver Oulad Moumen » savent qu’elle est la derniére des neuf enfants dont les trois
premiers sont nés au bled au sud de Marrakech sur les fermes de la famille Delouya, 3 dans le bourg céréalier d’El
Gara et trois dans la métropole casablancaise, supréme privilege je suis née rue Lusitania, place de Verdun, hors les
murs du Mellah :.. Autre privilege, sa famille allait bénéficier pour la premiére fois d’un beau livret de famille
fraichement émis par les services municipaux de I’Empire Chérifien d’alors.... Ses parents, exclusivement
arabophones, lui donnérent le prénom de sa grand- mere, « ljja. » Jugé sans doute trop « chelh » pour I’époque qui
cherchait a s’affranchir a tout prix de tout ce qui faisait un peu trop marocain, mes ainés le transformerent en « Lison
» qui devint dans la bouche de ses parents en « Lijja », et sur le livret de famille : Lison, lzza

Son pére devait décéder en 1976, 6 mois aprés l'interview filmée qui a inspire Retrouver Oulad Moumen. Lorsqu’en
1994 le film est présenté a la Quinzaine Sépharade de Montréal, un spectateur s’écrie a la fin de la projection : « Mais
Izza Genini, c’est Lison Edery ! »

Elle a relié ainsi le passé au futur dans une relation fertile qui a donne naissance a toute cette série de films « Maroc
Corps et Ame ». Tout récemment elle a produit et filmé ‘Nuba ».

m Arrik Delouya a parcouru « Le Patrimoine Juif Marocain d’aujourd’hui: de I’Olympe a la Vallée des Pleurs ». Il
explique que le Maroc dépossédé de sa grande communauté juive est arrivé au stade de sa maturité pour ceuvrer sur
sa mémoire et sur le terrain du patrimoine du judaisme marocain.

Notre Mémoire longtemps brisée puis occultée, mais gardée en éveil, est aujourd’hui retrouvée grace a la persistance
de nos valeurs, a la résistance a toute autre forme de communautarisme et de nouvelle identité d’assimilation... Ces
valeurs se retrouvent dans nos textes religieux, dans notre liturgie, notre poésie et folklore, notre art (voir le travail de
Paul Dahan et Khalid...), dans la restauration de nos cimetieres (voir I'immense travail de Jacky Kadoch auquel je rends
hommage), a travers la prise en charge quotidienne de nos synagogues qui sont des lieux de vie et de culte et
d‘autres actions encore de I'histoire orale de notre communauté juive locale comme celle de Marrakech. De Tétouan a
Ouarzazate en sillonnant Demnate, Marrakech, Essaouira-Mogador, pour revenir vers Fés et Meknes nous passons par
les traces tangibles et intangibles de la Mémoire qui vont élargir le champ de la recherche du judaisme marocain et de
ses apports a une identité deux fois millénaire. Transmettre cet héritage aussi a nos amis musulmans est une gageure
mais nous relevons le défi. Exemple de la bibliotheque du CRJM qui compte tout de méme un millier d’ouvrages sur
notre patrimoine ayant servi aux chercheurs musulmans du Maroc et qui va continuer a servir a Marrakech a nos
doctorants. Tout reste encore a protéger et a perpétuer: Les coutumes et les codes religieux, les prescriptions
juridiques issues de Castille, les relations Judéo - musulmanes, les nouvelles questions identitaires et les problemes
transculturels inhérents a I’émigration, la diversité et les richesses du patrimoine culturel sous ses multiples aspects.
Le judaisme marocain se démarque nettement des autres communautés par ses valeurs multiples et uniques mais
surtout originales qu’on retrouve dans nos différentes trajectoires:

- A travers les travaux de linguistique et takanot et responsa: I'ceuvre considérable que nous laisse Z»al Halm Zafrani.
- Voir nos itinéraires historiques au vu et au su des travaux et ouvrages de Robert Assaraf.

- Puis dans nos textes religieux: voir les travaux incontestables de Moshé Amar de I’Université Israélienne de Bar llan.
- Dans notre liturgie: voir les paytanim marocains qui circulent a travers les 5 continents.

- Notre poésie et folklore: voir I'incommensurable ceuvre de Joseph Chetrit.

- Notre art: voir le travail de Paul Dahan et Khalid El Gharib ..., de Maury Amar et d’autres encore.

- Dans la restauration de nos cimetieres : voir le travail remarqué et remarquable de notre cher et tendre Jacky Kadoch
sur les traces de son pére Z»al Henri Cadoch ici au cimetiere de Marrakech auquel je rends un vibrant hommage).

- A travers la prise en charge quotidienne de nos synagogues qui sont des lieux de vie et de culte et d‘autres actions
encore de I'histoire orale de notre communauté juive locale comme celle de Marrakech.

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

97 sur 106

- Le CRJM / Le Centre de Recherche sur le Judaisme Marocain de RobertAssarf avec pour réalisations une quinzaine de
colloques et séminaires internationaux et plus de mille bourses d’études fournies.

- Le GREJM / Groupe de Recherche et d’Etudes du Judaisme Marocain que coordonne notre ami infatigable Jamaa
Baida

- L’ceuvre des anciens éleves de H Zafrani et Ephraim Riveline qui sont une trentaine de professeurs a enseigner
I’hébreu, la littérature juive et israélienne a un millier d’éléves en Master et bient6t en doctorat....

- Enfin, n’avons-nous pas écrit des milliers d’ouvrages sur ce judaisme marocain en plusieurs langues, d’ou
I’abondance et la variété des publications frappantes et considérables qui dépassent le millier d’ouvrages de
références ces trente dernieres années, de méme qu’est patent I'intérét des spécialistes en sciences sociales et
humaines pour cette composante de la population et de la nation marocaines, depuis la préhistoire jusqu’a notre
époque.

La présence juive, comme en terre marocaine, remonte a des temps immémoriaux. La ville de Marrakech - aux dires
de notre ami Joseph Dadia

- recut un nombre de réfugiés Juifs d'Espagne et de Portugal, des anciens marranes de la péninsule Ibérique, des lles
Canaries et méme des lointaines Antilles. Tout ce monde s'était installé dans deux quartiers différents, les Beldiyyin
(Juifs autochtones, en hébreu Tochabim), continuant de vivre par petits groupes épars au milieu des Musulmans. Puis,
il semble que Mégorachim (Expulsés d'Espagne) et Beldiyyin se soient pour la plupart groupés dans un seul quartier,
celui de Mouassine. " Le quartier des Juifs , nous dit Marmol, était autrefois au milieu de la ville, en un lieu ot il y a
plus de trois mille maisons ", soit quinze mille personnes, d'aprés I'estimation faite par Diego de Torrés. Le Mellah de
Marrakech fut fondé en 1557 (pour la tradition orale 1577 / 5317). C'est le Sultan Moulay Abd Allah Al Ghalib Billah
qui les réunit tous dans le Mellah, qui existe encore de nos jours sous le nom de Hay Salam (habité par des
Musulmans), a proximité de la Qasbah et du Palais Royal. En ces temps I, le Mellah était un beau quartier avec de
belles maisons et des jardins, un quartier vaste et agréable, ou les marchands chrétiens n'obtenaient méme pas
l'autorisation de s'établir. Mais tous les Agents et Ambassadeurs des Princes étrangers pouvaient y habiter. D'aprés la
tradition, rapportée par José Benech, le Grand Rabbin de la Communauté emmura dans la porte de la nouvelle Cité un
parchemin sur lequel il avait écrit une priére. C’est ce Mellah de Marrakech vidé aujourd’hui de ses juifs et se
transformant en maisons Riads somptueuses qui est en mutation. La mémoire de ses habitants ayant atteint le pic des
50 307 habitants en 1947 a été complétement emportée en Israél, en France, au Canada, et dans d’autres pays
d’immigration. Il ne reste que 175 ames juives a ce jour a Marrakech et nous avons le nouveau devoir de mémoire de
les interviewer pour aligner leurs sentiments et leurs derniers souvenirs racontés.

Enfin, combien de temps reste-t-il ? Cela nous a conduit a mettre sur pied un projet a Marrakech sur I’histoire orale
des Juifs au moment ou il ne reste plus que 175 ames juives.

Nous solliciterons donc tous ceux et toutes celles qui auront a cceur de témoigner. Nous savons d’ores et déja que
tous et toutes nous attendent. Leur enthousiasme est la marque de leur conscience : il sera notre fil conducteur pour
recueillir ce meilleur d’eux-mémes qu’ils ont hate de partager non seulement avec les autres Juifs du Maroc, éparpillés
comme autant de mini-Marrakech ici et la dans le monde, avec tous les Juifs des autres communautés, mais
également avec tous ceux qui, un jour, seront désireux de connaitre la vie et I’histoire dans ses aspects les plus
spécifiques et les plus intimes de I'une des plus anciennes communautés juives.

Que cette mémoire juive vivante nous aide a mettre en avant nos projets pour que les nouvelles générations se
souviennent de ce patrimoine considérable que nous laissons derriére nous.

Arrik Delouya

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

Options: Reépondre a ce Message - Reépondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: Arrik (IP enregistre)
Date: 25 septembre 2008 : 11:42

Radio Shalom
Robert Assaraf et Arrik Delouya
Mardi 16 Sept 2008 a 12H00

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

98 sur 106

L’ouvrage de Robert Assaraf a constitué un exercice périlleux en alignant 250 pages sur un sujet aussi vaste et
complexe représentant une véritable gageure.

Mais Robert I'a pensé, il I’a travaillé pendant des années et il I’a réalisé et cet ouvrage est dans 'ordre logique des
choses. A la suite de ses nombreux écrits et multiples colloques sur notre mémoire juive marocaine, 'auteur a
prolongé de milliers de livres écrits sur ce judaisme trés pointu et spécifique. Il nous a livré dans cette édition I'intérét,
'originalité et la spécificité de cette communauté éparpillée de par le monde.

D’abord I'auteur nous rappelle I’historien bysantin Procope, puis les phéniciens, le lien privilégié entre le Maroc et la
terre Sainte depuis toujours, les Juifs fuyant la Palestine au lendemain de la destruction de Second Temple, en 70
aprés J-C qui se sont établis au Maroc. Maitre des faits, précis, il nous rapporte ce que nous ignorons souvent.

Puis il a trouvé sa niche en retracant une évolution a laquelle il fallait s’attendre, les dangers de la transculturation
face a la résistance et a la persistance de ce judaisme car pour I'instant rien n’a pu altérer la spécificité de ce judaisme
marocain sinon que la démographie de ces Juifs vivant Maroc a beaucoup baissé passant de 300 000 en 1945 a
environ 2 500 ames en 2008. Les Juifs marocains installés pour la plupart en Israél (plus de 800 000 personnes)
continuent a maintenir intactes leurs traditions culturelles et cultuelles.

Cet ouvrage porte sur I'incroyable saga et les itinéraires des juifs originaires du Maroc jamais encore atteinte par une
quelconque acculturation car toujours entiére avec elle-méme. Méme le grand exode des Juifs du Maroc est retracé
avec beaucoup de précisions historiques jusqu’a leur installation en Israél ou ils ont cessé d’étre des citoyens de
seconde zone. Leur nouveau statut en politique et dans leur occupation professionnelle est sans doute le meilleur
gage de leur réussite. Aucun complexe a rappeler qu’ils sortent tres nombreux des universités israéliennes et / ou du
Technion comme de I'Institut Weizmann des Sciences.

Une réelle volonté s’est manifestée chez Mr Assaraf de conforter les acquis des recherches sur ce Judaisme tres
spécifique et de les diffuser au sein de la nation marocaine et des communautés juives et musulmanes afin de
contribuer a leur connaissance réciproque. Cela ressort fortement tout au long de cette saga, faut-il rappeler que tout
reste encore a protéger et a perpétuer: Les coutumes et les codes religieux, les prescriptions juridiques issues de
Castille, les relations Judéo - musulmanes, les nouvelles questions identitaires et les problemes transculturels
inhérents a I’émigration, la diversité et les richesses du patrimoine culturel sous ses multiples aspects

Rien n’est laissé dans 'ombre. L’ouvrage évoque notamment I'intégration d’environ 150 000 Juifs marocains en
France, d’autres en Espagne, en Grande-Bretagne, au Canada, aux Etats Unis et en Amérique latine, notamment au
Venezuela et au Brésil, ol ils ont recréé des institutions spécifiques tout en s’insérant avec succes dans la société
environnante.

Etant moi-méme moins instruit du sujet que I’auteur aborde, je ne peux qu’apprécier et évaluer positivement ce qui
est décrit et analysé avec beaucoup de pénétration en complément a mes propres travaux et au programme que s’est
assignée I’association que je coache des « Permanences du Judaisme Marocain » avec mes amis.

Enfin, fidéle a sa science et a ses trajectoires, R. Assaraf a voulu en complément a ses ouvrages précédents apporter
sa contribution et son dernier ouvrage a le mérite de brosser un tableau d’ensemble de la réalité du judaisme
marocain dans le monde car il donne a penser.

C’est pourquoi je recommande ce livre fascinant
Dr. Arrik Delouya (Ph.D-Sociology)

Sociologue chercheur
Président fondateur des « Permanences du Judaisme Marocain »

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

Options: Répondre a ce Message + Répondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: darlett (IP enregistre)
Date: 25 septembre 2008 : 22:38

Cher Arrik bonjour et merci pour ces details precieux sur le dernier ouvrage de Robert Assaraf dont j'avais aussi

annonce la sortie sur la rubrique "Bibliographie des Juifs du Maroc"

Merci a toi surtout pour ce travail formidable de reconstitution minutieuse de notre patrimoine culturel en tant que
Juifs du Maroc. Il etait grand temps car en lisant Esther Benbassa sur I"'histoire des Juifs Sepharades"”, je me rends

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De... http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

compte combien notre communaute sepharade du Maroc etait si peu prise en compte. Sur 500 pages que comporte ce
livre, les Juifs du Maghreb ne sont mentionnes que sur quelques breves pages.

Je trouve cela d'autant plus curieux que en Israel, les juifs sepharades, originaires de Turquie ou de Grece ne sont pas
autant nombreux que ceux du Maghreb ou les communautes sepharades avaient fui en masse apres leur expulsion
d'Espagne.

Sur un autre registre, je lis actuellement le dernier ouvrage de Michel Abitbol "Les Juifs d'Afrique du Nord a I'epoque
de Vichy" et je peux t'assurer que c'etait terrible pour nous les Juifs et ceux qui faisaient souffrir alors n'etaient pas les
Allemands mais bien les Francais.

Shana tova et gmar hatima tova a toi et a toute ta famille

Darlett

Options: Répondre a ce Message « Répondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: delphinos (IP enregistre)
Date: 26 septembre 2008 : 23:06

Citation:

Arrik

voici une bonne nouvelle concernant la restauration cachére a Marrakech et je viens d'envoyer a Darlett les photos
de ce Riad Resto Cacher unique a Marrakech ou je me suis régalé Dimanche soir dernier 20 Janvier 2008 en
présence de quelques amis marrakchis

Primavera Hotel Restaurant "Cacher" (Prés du Supermarché "Marjane") Direction Générale: Mr Acoca

Route de Casablanca , Koudiat N° 78 Marrakech Maroc 95 E-mail:

WebSite: www.primavera-marrakech.com

Bises

Arrik

bonjour Arrik

J ai manger a ce restaurant pas mal de fois ,c'est le seul restaurant cacher a Marrakech et dernierement monsieur
Simon Acoca vient d ajouter a la carte la cuisine asiatique cacher.

la communauté juive de Marrakech est a 270 personnes.
Amitié

Robert.

Options: Reépondre a ce Message - Reépondre en citant ce Message

Permanences du Judaisme marocain
Posté par: darlett (IP enregistre)
Date: 01 octobre 2008 : 03:58

18 Sept 2008 les « Permanences du Judaisme Marocain » ont organisé une Soirée-Repas chez David Perez pour la
présentation du dernier ouvrage de Robert Assaraf :
«Juifs du Maroc a travers le monde - Emigration et identité retrouvée »

Beaucoup de monde a cette soiree dont voici quelques photos que m'envoie Arrik Delouya.

Robert Assaraf et Arrik Delouya, presentation...

99 sur 106 27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

100 sur 106

Maida Assouly Manou Oiknine, Izza Genini, Harry et Madou Assouly

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

101 sur 106

Maguy, Arrik et Sebastien Pradon

Viviane Perez et Maguy Szwarc-Oiknine

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

102 sur 106

lIzza et Mokhtar

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

103 sur 106

David Perez de Marrakech souway

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

104 sur 106

37 Jack Bensoussan, Marcelle et les autres

Freddy, Jacky, Mnaou et Jack.jpg

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De...

105 sur 106

http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

Options: Reépondre a ce Message - Reépondre en citant ce Message

Page courante: 1 of 2 Aller a la page: 1 2 Suivant

Options: Index des forums - Les discussions « S'identifier

Désole, seuls les utilisateurs enregistrés peuvent poster sur ce forum.
Veuillez cliquer sur S'identifier pour vous enregistrer

Rechercher sur

o]

@ Web () Darnna

€ 2008 Darnna.com - All rights reserved.

27/01/2026, 12:28



Permanences du Judaisme marocain sous la direction du Dr. Arrik De... http://www.darnna.com/phorum/read.php?13,117424,117441

106 sur 106 27/01/2026, 12:28



